
Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.



УЧЕНЫЕ ЗАПИСКИ 

КРЫМСКОГО ФЕДЕРАЛЬНОГО 
УНИВЕРСИТЕТА 

имени В.И. ВЕРНАДСКОГО 

ФИЛОСОФИЯ
ПОЛИТОЛОГИЯ

КУЛЬТУРОЛОГИЯ

Научный журнал

Том 11 (77), № 4

Журнал «Ученые записки Крымского федерального
университета имени В. И. Вернадского»

является историческим правопреемником журнала «Ученые записки
Таврического университета», который издается с 1918 г.

Крымский федеральный университет имени В. И. Вернадского
Симферополь, 2025



3

ISSN 2413-1695
Свидетельство о регистрации СМИ – ПИ № ФС 77 – 61823

от 18 мая 2015 года
Учредитель – Федеральное государственное автономное образовательное учреждение высшего образования 
«Крымский Федеральный Университет им. В. И. Вернадского».
Адрес учредителя и издателя: г. Симферополь, проспект Академика Вернадского, 4.

Регистрирующий орган – Федеральная служба по надзору сфере связи, информационных технологий     
и массовых коммуникаций.
Печатается по решению Ученого совета Крымского федерального университета 
имени В. И. Вернадского, протокол №   от   2025 г.

Главный редактор – А. В. Карабыков, д-р филос. н., доц., КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)
Заместители главного редактора:
А. Н. Володин, канд. культурологии, доц., КФУ им. В. И. Вернадского (культурология);
Н. В. Киселева, канд. полит. н., доц., КФУ им. В. И. Вернадского (политология).

Редколлегия:
И. А. Андрющенко	 к. культурологии, доц., КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)    
И. С. Бакланов		  д-р филос. н., проф., СКФУ (Ставрополь)
А. В. Бедрицкий		  к. полит. н., директор Таврического информационно-аналитического центра (ТИАЦ)
О. А. Габриелян		  д-р филос. н., проф., КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)   
Д. В. Гарбузов		  д-р филос. н., доц., КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)   
О. А. Грива		  д-р филос. н., проф., КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)   
А. А. Ирхин		  д. полит. н., доц., СевГУ (Севастополь)   
Ю. М. Коротченко 	 д-р филос. н., доц., КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)   
С. А. Маленко		  д-р филос. н., проф., НГУ им. Ярослава Мудрого (Великий Новгород)   
П. Г. Носачев		  д-р филос. н., доц., ВШЭ (Москва)
Л. Т. Рыскельдиева	 д-р филос. н., проф., КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)   
О. С. Сапанжа 		  д. культурологии, проф., РГПУ им. А.И. Герцена (Санкт-Петербург)
М. Г. Федотова		  д-р филос. н., доц., ОмГТУ (Омск)   
А. А. Хлевов		  д-р филос. н., проф., СевГУ (Севастополь)   
А. В. Швецова		  д-р филос. н., проф., КУКИиТ (Симферополь)    
О. К. Шевченко 		  д. филос. н., доц., КФУ им. В.И. Вернадского (Симферополь)
М. А. Шепелев 		  д-р полит. н., проф., КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)   
О. Б. Элькан 		  д. искусствовед., доц., КУКИиТ (Симферополь)    
С. В. Юрченко		  д-р полит. н., проф., КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)    

Ответственный секретарь: Ю. В. Норманская, к. культурологии, КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)
Ответственный за выпуск: : Л. В. Савостьянова, КФУ им. В. И. Вернадского (Симферополь)
Технический секретарь: Э. Н. Свинцовский

Адрес редакции:
295007, Республика Крым, г. Симферополь, ул. Ялтинская, д. 20, корп. 2, ауд. 308
Тел.: +7-978-105-60-57; Факс: +7 (3652) 54-52-46
E-mail: vernadskiana@yandex.ru Сайт: http://sn-philcultpol.cfuv.ru/
Журнал включен в перечень ВАК под № 2169 от 20.07.17.

Подписано в печать:

           Формат 70х100 1/16 10 усл. п. л. Заказ № НП/78 Тираж: 50 экземпляров (бесплатно)
Отпечатано в Издательском доме ФГАОУ ВО «КФУ им. В. И. Вернадского» 

295051, г. Симферополь, бул. Ленина, 5/7

Дата выхода в свет:



4

СОДЕРЖАНИЕ

ФИЛОСОФИЯ

Добронравов К. О., Фёдоров С. В. Естественное на фоне сверхъестественного: взгляд 
извне и изнутри мифологического сознания ������������������������������������������������������������������������ 5
Чурин Г. А. Экзистенциальная интерпретация формальной онтологии: Э. Штайн  
и Р. Ингарден�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 25
Абдрафиков Р. Р. Формализация онтологических позиций наблюдателей  
в социально-гуманитарном знании�������������������������������������������������������������������������������������� 35
Зудилина Н. В. От Альфы к Омеге: законы сложности-сознания и рекурренции  
П.Т. де Шардена в контексте зеркально-симметричной схемы диэрезиса. Часть I.............51

КУЛЬТУРОЛОГИЯ

Макарова О. В., Черных Ю. С. Имя собственное как носитель культурного кода  
(на материале учебного текста)��������������������������������������������������������������������������������������� 71
Грицай Л. А. Образ смерти как инструмент формирования национальной памяти  
в украинском кинематографе постсоветского периода (до 2014 года): идеологические 
константы и трансформация мифов................................................................................83
Сухова А. Э., Володин А. Н. Безумец как пророк: религиозный дискурс концепта 
«безумие» в контексте романа М.А. Булгакова «Мастер и Маргарита»����������������������� 96

ПОЛИТОЛОГИЯ

Шепелев М. А. Вена 2.0: к мировому «концерту» государств-цивилизаций������������ 106
Нарышкин А. А., Воробьев С. В. Переосмысление внешней политики ЕС  
в отношении РФ 1991–2021 гг.: стратагемный подход������������������������������������������������ 120
Тейфук С. Р. Региональная идентичность как фактор политической субъектности: 
теоретико-методологические подходы���������������������������������������������������������������������� 133
Иванков К. В. Воздействие финансово-промышленных групп на  
внешнеполитический механизм Украины в 2014–2025 годах������������������������������������� 146

РЕЦЕНЗИИ

Taylor J. E., Gregory I. N. Deep Mapping the Literary Lake District: A Geographical Text 
Analysis. Lewisburg: Bucknell University Press, 2022. 290 p. (Aperçus: Histories Texts 
Cultures)  (А. Н.  Володин)..................................................................................................160



5

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

ФИЛОСОФИЯ

УДК 130.121
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-05-24

ЕСТЕСТВЕННОЕ НА ФОНЕ СВЕРХЪЕСТЕСТВЕННОГО: ВЗГЛЯД ИЗВНЕ 
И ИЗНУТРИ МИФОЛОГИЧЕСКОГО СОЗНАНИЯ

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.

Аннотация: статья посвящена исследованию генезиса понятия «естественное» 
в архаическом (мифологическом) сознании. Авторы указывают на то, что в архаике 
«естественное» не являлось самостоятельной категорией, а конституировалось как 
негативный фон («иное») сакрального/сверхъестественного. Предметом исследования 
является феномен естественного в мифологическом сознании. Методология исследования 
основана на синтезе и критическом сравнении редукционистских («взгляд извне»: Тайлор, 
Дюркгейм, Фрейд, Леви-Брюль, Малиновский, Кассирер, Леви-Строс) и феноменологи-
ческих («взгляд изнутри»: Отто, Хайлер, ван дер Леу, Меншинг, Элиаде, Лосев, Гантке) 
подходов. Сделан вывод о том, что архаическое естественное оставалось нейтральным 
фоном представлений, связанных со всеобщей одушевленностью и тотемизмом, было 
безразличным для табу и «сопричастия» мировому целому, не обладало значимостью 
для «экспрессивной функции», слабо отражало социальные системы архаики и комму-
никативные игры. С опорой на феноменологические исследования был выявлен комплекс 
характеристик архаического «естественного»: имманентность, ординарность, обо-
собленность, анти-амбивалентность, абстрактность, закрытость, разгаданность, 
безличностность, антисимволичность, антидиалогичность, изотропность и конечность. 
Делается вывод о том, что естественное архаики содержало в себе имманентный по-
тенциал десакрализации, реализованный в культуре Нового времени.

Ключевые слова: естественное, миф, архаическое сознание, феноменология религии, 
сакральное.

Введение
Понятие «естественное» часто используется для обоснования того или иного по-

нимания природы человека, для легитимизации поведения, поступков, общественных 
практик, которые соответствуют «природе». Сколько традиций или научных подходов – 
столько и интерпретаций естественного, порой прямо противоположных. В современном 
дискурсе естественное часто противопоставляется «искусственному», рукотворному, 
переработанному, преобразованному, измененному или даже извращенному («противо-
естественному»). «Естественное» отождествляется с невинным, нетронутым, наивным, 
первозданным, первобытным, первичным, аутентичным, цельным, недифференцирован-
ным, неразвитым, неиспорченным. Начиная с Нового времени была разработана система 
представлений о «законах природы», которые изучают позитивные науки. Эти законы 



6

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

и составляют ядро нововременного «естественного». Культура и человеческое творчество 
в чем‑то не подчиняются этим законам, обладают относительной самостоятельностью. 
Поэтому эти сферы обычно противопоставляются естественному как «искусственное».

Однако если мы обратимся к предыстории понятия естественного, к представлениям 
о естественном до сформулированных наукой «законов природы», мы обнаружим ряд 
интересных нюансов. Естественное восходит к представлениям о «естестве», о приро-
де в ее обычной непосредственной наличности. При этом человек архаики, как пишет 
Ф. Дескола, часто вовсе не разделял «природу» и «культуру» [1, с. 9]. Понятия «природы» 
не было. Люди, животные и растения могли находиться по представлениям древних в са-
мых настоящих родственных или соседских отношениях. Рукотворное и нерукотворное 
могло не различаться, так как то, что нам кажется нерукотворным, было для человека 
архаики творением духов, предков или животных. Поэтому в мифологическом мировоз-
зрении представления о естественном как природном скорее всего отсутствовали. Однако 
мы предполагаем, что можно найти некоторые зачатки этих представлений в том, что 
связывалось с обычной наличной непосредственностью жизни. Первобытный человек, 
вероятно, смотрел на эту ординарную непосредственность жизни сквозь призму базовых 
оппозиций мифологического мышления. Следуя за М. Элиаде, мы считаем оппозицию «са-
кральное – профанное» ведущей. Сакральное – это что‑то необычное, экстраординарное, 
что‑то требующее наибольшей осторожности и внимания, наибольшей чуткости. В тек-
стах многих антропологов сакральное связывается со «сверхъестественным». Именно 
сверхъестественное занимало человека архаики больше всего. За любыми нестандартными 
ситуациями видели действия духов, предков или колдунов. «Табу», «мана», «оренду» – 
ключевые феномены для архаического сознания. Всё, связанное с ними, выделялось 
и обставлялось целыми системами ритуалов. Полагание священных границ было отде-
лением сакрального от обычной непосредственности жизни. Всё ординарно-наличное 
в этой жизни воспринималось как малоинтересный фон чего‑то гораздо более значимого 
и судьбоносного. С этой точки зрения естественное в архаике всегда оставалось в тени, 
отбрасывалось. Миф не рассказывал о нем. Вероятно эта наличная непосредственность 
жизни воспринималась как нечто профанное.

Таким образом, мы предполагаем, что зачатки представлений о естественном следует 
искать в представлениях о профанном. Естественное первоначально противопоставля-
лось не искусственному, а сверхъестественному или сакральному (мы их отождествля-
ем в предлагаемой статье). Профанное мало интересовало мифологическое сознание, 
поэтому говорить о нем и вообще о естественном можно, лишь опираясь на описания 
сверхъестественного и по контрасту с ним. В связи с этим мы обратимся к исследованиям 
сверхъестественного в архаике и, выделяя его аспекты, попытаемся очертить то, что оста-
ется на фоне, то, что отбрасывается как иное. Этот фон мы попробуем сделать фигурой. 
Это и будет «предварительное естественное», зачатки представлений о естественном.

Все исследования сверхъестественного мы условно разделили на два типа: редукци-
онистские и антиредукционистские. Первые исследователи сводят (редуцируют) сверхъ-
естественное к биологическим, психическим, социальным, культурным и иным «небо-



7

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

жественным» феноменам. Само мифологическое сознание конечно не согласилось бы 
с таким подходом, поэтому мы называем его «взглядом извне». Другие исследователи 
стремятся описывать сверхъестественное «изнутри» сознания, свидетельствующего 
о нем. Мы предполагаем, что в основном этот подход реализуется в разнообразных вер-
сиях «феноменологических» изысканий, как философских, так и религиоведческих. Обе 
исследовательские парадигмы позволяют выделить «фон» сверхъестественного, который 
нас и интересует.

Таким образом, предметом исследования является феномен естественного в ми-
фологическом сознании в его проявлении в виде фона (иного) сверхъестественного. 
Для реконструкции естественного архаики были использованы концепции и описания 
сверхъестественного таких авторов как Э. Б. Тайлор, Д. Д. Фрэзер, Э. Дюркгейм, М. Мосс, 
З. Фрейд, Б. Малиновский, Л. Леви-Брюль, Э. Кассирер, К. Леви-Строс, Ф. Дескола, Р. Отто, 
Ф. Хайлер, Г. ван дер Леу, Г. Меншинг, А. Ф. Лосев, М. Элиаде, В. Гантке.

Естественное в мифе: взгляд извне
Исследования мифологического восприятия действительности прошли несколько 

этапов развития в рамках культурной антропологии. Предмет исследования и подходы 
к осмыслению первобытного общества менялись в течение XIX и XX века. При этом 
багаж знаний, которыми располагали социологи, антропологи, психоаналитики, иссле-
дователи религиозного опыта расширялся не только количественно, но и качественно: 
терминологически, концептуально, методологически. «Естественное» не эксплицирова-
лось в качестве основного понятия, описывающего то или иное общество, не выносилось 
в заголовки работ. Употребление этого понятия носило стихийный, подчас интуитивный 
характер. Несмотря на это, авторы иногда использовали этот термин для обоснования 
своих концепций. Термин «сверхъестественное», напротив, использовался более активно. 
На это мы и будем опираться. Представленные в статье авторы связаны друг с другом 
непрерывной нитью цитирования, мотивами исследований, заимствованной друг у друга 
терминологией и объектом изучения – первобытным мышлением и культурой.

Мы будем выносить за скобки представления о естественном самих исследователей 
и попытаемся выявить естественное архаики на фоне сверхъестественного. Ведь выделяя 
сверхъестественное, описывая какие‑то механизмы его конструирования, исследователи 
тем самым оставляют на его фоне «иное», которое вполне может быть осмыслено как 
противостоящее ему естественное.

Начнем с английских антропологов XIX века, которые ориентировались на идеалы 
классической науки, работали с мифологическим сознанием как натуралисты со своим 
объектом, к которому извне применяются те или иные инструменты познания. Они были 
склонны видеть в мифе наивный донаучный способ объяснения мира, который может 
постепенно эволюционировать. Э. Б. Тайлор известен тем, что он ввел в научный дис-
курс понятие «пережиток» для того, чтобы проследить эволюцию культуры от «низших 
стадий развития мышления», сохранивших свой авторитет в высших «не из-за присущей 
им истины, а в силу преданий старины» [2, с. 564]. Старые формы общественного созна-
ния воспроизводятся в виде детской игры, суеверий и народных примет. Это рудименты 



8

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

культуры, которые транслируются из поколения в поколение, совершенно утратив свою 
функциональность. Выделяя историческую преемственность, Тайлор с помощью по-
нятия «пережитка» фактически занимается «археологией» мыслительных конструкций 
и ценностных категорий. С этой оптикой он подходит и к исследованию сверхъесте-
ственного. Трансляция представлений о сверхъестественном осуществляется на основе 
«пережитков». Источником этих представлений по мнению Тайлора является анимизм. 
Анимизм – это начало «естественной религии». Существенную роль в этом «миниму-
ме религии» играет олицетворение, механизм переноса представлений о человеческой 
личности и о душе на природу. Всеобщее одушевление и оказывается источником всего 
«сверхъестественного». Таким образом, сверхъестественное по Тайлору – это транслиру-
емое на уровне пережитков представление об одушевленности, возникающее на основе 
механизма олицетворения. По контрасту с этим естественное как обратная сторона сверхъ-
естественного оказывается порождением тех же самых механизмов. Это «обратная сторо-
на» механизма олицетворения, это то, где этот механизм «не сработал». Таким образом, 
естественное архаики – это транслируемое на уровне пережитков представление о том, 
что не получило олицетворения и одухотворения, осталось нейтральным для анимизма.

Д. Д. Фрэзер, оставаясь в рамках эволюционизма, дополняет идеи Тайлора важными 
нюансами. Он пишет о том, что «дикарь, в отличие от цивилизованного человека, почти 
не отличает естественного от сверхъестественного. Мир для него является творением 
сверхъестественных антропоморфных существ, которые действуют из побуждений, подоб-
ных его собственным» [3, с. 18]. Фрэзер справедливо указывает на то, что, если в архаике 
и можно выделять какое‑то «естественное», то только в самом зачаточном виде, причем 
оно будет совершенно чуждым нашему «естественному», будет для нас «спутанным» 
со сверхъестественным. Фрэзер пишет о том, что «на этой стадии развития мышления 
мир рисуется одной великой демократией, в рамках которой естественные и сверхъесте-
ственные существа стоят приблизительно на равной ноге» [3, с. 93]. Последние отлича-
ются от первых некой особой властью, особым могуществом, сверхчеловеческой силой. 
Естественное на этом фоне предстает как нечто слабое и подчиненное.

Э. Дюркгейм точно так же замечает, что «естественное» – это продукт современного 
мышления, так как оно связано с представлением о порядке, основанном на «законах при-
роды». Эти законы – завоевание современных позитивных наук. На первый взгляд сверхъ-
естественное должно быть нарушением этих законов природы. Но в архаике «не было 
известно, что в существующем порядке вещей неизменно и незыблемо, пока в нем видели 
деятельность контингентных волеизъявлений» [4, с. 65]. Естественным был скорее мир 
этих волеизъявлений. Сверхъестественное архаики было вписано в этот мир. Для его 
осмысления Э. Дюркгейм предлагает исходить из оппозиции «сакральное – профанное». 
Сакральным или священным может быть что угодно, даже неодушевленная вещь. Первич-
ное сакральное по Дюркгейму связано с тотемом. В попытках раскрыть суть тотемизма 
Дюркгейм выходит за рамки имманентного мифу взгляда и утверждает, что главный 
источник тотемизма и вообще религии – общественные отношения. Религия оказывается 
«систематической идеализацией» общественных процессов и «исключительно социальной 



9

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

вещью» [4, с. 696]. Здесь мы опять сталкиваемся со взглядом «извне» мифологического 
сознания. Можно спорить или соглашаться с социальным редукционизмом Дюркгейма, 
но для нас важно то, что сверхъестественное он связывает с тотемом, являющимся инстру-
ментом выстраивания общественных отношений. Естественное по контрасту оказывается 
обратной стороной тотема. То есть таким же результатом организации общественных 
отношений, только связанным не с тотемом, а с тем, что осталось «по ту сторону тотема», 
как нечто вторичное, слабое, менее интересное и влиятельное.

Под влиянием идей Э. Дюркгейма о социальной природе классификации британ-
ский социолог Эдмунд Лич проводит параллели между «народными» представлениями 
о пространстве, классификациями родства и отношением к животным. Очерченная таким 
образом картография мира в представлении архаического сознания делиться на катего-
рии: «дом», «ферма», «поле» и «далеко». Это очень похоже на отношения с животными 
как с домашними, скотом, дичью и «дикими зверями». Социальными категориями здесь 
являются «брат/сестра», «кузен», «сосед» и незнакомец или «иностранец» [5]. Другой по-
следователь Э. Дюркгейма, представитель французской социологической школы М. Мосс 
пишет: «Центр первых систем природы не индивид, а общество. Оно объективируется. 
Нет ничего более наглядного в этом отношении, чем способ, которым индейцы сиу в неко-
тором роде помещают весь мир целиком в границы племенного пространства; и мы виде-
ли, что само вселенское пространство есть не что иное, как место, занимаемое племенем, 
но бесконечно расширенное за пределы его реальных границ. Пуп земли – в политической 
и религиозной столице, то есть, там, где находится центр духовной жизни» [6, с. 123]. 
Установление тотема в этом центре является основанием для последующего разделения 
сверхъестественного и естественного, играющего решающую роль в отношениях обмена.

З. Фрейд так же пишет о том, что тотем – это основа общественной консолидации 
и идентификации членов племени. При этом тотем неразрывно связан с табу. Что харак-
терно, табу – это механизм консервации сверхъестественного не только в социальном, 
но и в онтологическом смысле. Нарушитель табу попирает сами законы мироздания, 
а значит, несет за это не юридическую или моральную, а онтологическую ответствен-
ность. Нарушение табу опасно, запретно, нечисто. Это опасность, угрожающая всему 
первобытному обществу [7, с. 16]. Соблюдение табу способствует поддержанию гар-
монии мироздания. Тайной табу, согласно Фрейду, оказывается доисторическая драма, 
связанная с убийством отца под влиянием влечений. Сверхъестественное в объяснении 
Фрейда оказывается мистификацией запретного влечения и случившегося из-за него 
убийства. При этом само влечение вполне «естественно» для наивной непосредственности 
жизни. Фактически именно табу превращает естественное в сверхъестественное. Табу 
выделяет (по сути создает) сакральное, подчеркивает его значимость и опасность. После 
этих фундаментальных событий естественное оказывается фоном табу, то есть тем, что 
безразлично, нейтрально для табу.

Заслугой Б. Малиновского является то, что он попытался увидеть мифологическое 
сознание и культуру как целостную функциональную систему, которую нельзя свести к ас-
социативно связанным «пережиткам» Тайлора. Он пишет о том, что «туземец» обладает 



10

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

«терминами и выражениями, которые мы, этнографы, должны собирать в том виде, в ка-
ком он ими пользуется…» [8, с. 248]. Важен не сам пережиток, а его функция. То, чем был 
раньше пережиток, не так значимо для понимания его роли в настоящем. Важно понять, 
какую функцию выполняет тот или иной ритуал и обряд в рамках актуальной адаптации 
коллектива к окружающей среде, выстраивания отношений в коллективе и упорядочения 
удовлетворения потребностей. Религия – это глубинная «моральная и социальная сила, 
благодаря которой человеческая культура обретает окончательное единство» [9, с. 70]. 
Так, например, функцией магии является психологическая интеграция свойств личности 
для формирования образа успешной реализации деятельности в условиях, в которых 
слишком много непредвиденных и случайных сил [9, с. 71]. Сверхъестественное в этом 
контексте предстает как то, что выходит за рамки управляемого и освоенного. Это «сверх-
нормальное», с влиянием которого трудно справиться с помощью актуальных техниче-
ских достижений и знаний. На этом фоне естественное архаики является «нормальным» 
и управляемым, а именно освоенным с помощью обычного труда и технологий.

Л. Леви-Брюль так же пишет о «безразличии первобытного менталитета к выявлению 
естественных причин» [10, с. 22]. Гораздо больше его занимает сверхъестественное, такие 
феномены как «мана, оренда, псила» [10, с. 40], которые Леви-Брюль называет «мисти-
ческими» и «прелогическими». Он отмечает, что для первобытных само собой разуме-
ющимся оказывается взаимопроникновение видимого и невидимого миров [10, с. 44]. 
Невидимый мир формируется духами мертвых, предков, духами животных, растений, 
предметов и тем, что связано с деятельностью колдунов [10, с. 45]. Причинами экстра-
ординарных событий с точки зрения мифологического сознания часто оказываются гнев 
предков или злоба колдуна [10, с. 69]. Сновидения, предзнаменования, гадания позволяют 
свидетельствовать о невидимом мире. Первобытный человек включен «в сложную сеть 
мистических сопричастий с другими членами, живыми и мертвыми, своей социальной 
группы, с группами растений и животных, рожденных этой же землей, с самой землей, 
с оккультными силами-покровителями всего этого целого» [10, с. 350]. Таким образом 
выстраивается «дологическое мышление», опирающееся на «закон сопричастия», «мисти-
ческую абстракцию», интуитивные ассоциации. По мнению Леви-Брюля, это мышление 
оказывается неспособным к усмотрению логических противоречий, принципиально 
далеким от современного мышления. На этом фоне естественное архаики предстает как 
лишенное взаимопроникновения «видимого» и «невидимого», как то, в чем отсутствует 
сопричастие мировому целому, миру духов, предков и колдунов. Поэтому естественное, 
с одной стороны, разрозненно и фрагментарно, а с другой стороны, безразлично и вто-
ростепенно.

Э. Кассирер, подобно Малиновскому, рассматривает мифологическое сознание как 
целостную функциональную систему, как единство несводимой ни к чему другому сим-
волической формы. С этой точки зрения бессмысленно сводить мифы к «естественным» 
причинам позитивизма. Нужно понять миф из него самого, из «структурной формы 
духа», его порождающей. В символической форме мифа господствует «экспрессивная 
функция». В связи с этим вместо поиска закономерностей, выделения и объяснения 



11

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

«природы» в мифе преобладает «простое упоение самим впечатлением и его соответству-
ющим “присутствием”» [11, с. 50]. Кассирер считает, что в мифе отсутствует различение 
ступеней реальности, основания и обоснованного, «переднего» и «заднего» планов, 
представляемого и реального, желания и исполнения, образа и вещи, имени и личности, 
индивида и рода. Никоим образом не похожи на наши границы между сном и явью, 
жизнью и смертью. В мифологическом сознании отсутствует категория идеального, всё 
так или иначе телесно. Все соприкосновения оказываются субстанциальными, вплоть 
до отождествления всего, что контактирует друг с другом, до вещной неразличимости. 
Подобие превращается в тождество, часть – в целое, свойство – в вещь, действует «закон 
конкреции» [11, с. 124]. Определенность событий в мифе сводится к произволу личных 
действий его акторов. При этом «понятие души с не меньшим правом может считаться 
не началом, а завершением мифологического мышления» [11, с. 168]. Миф не имеет го-
товой границы между «Я» и миром, он скорее только начинает ее устанавливать. Базовая 
оппозиция – профанное и священное, существенную роль играет культ предков, ритуал 
первичен. Кассирер отмечает, что в этом контексте отсутствуют наши «естественное» 
и «сверхъестественное». Аналогом последнего в мифе является скорее нечто необычное, 
неординарное, чрезвычайное, выделенное. Сверхъестественное является порождением 
«экспрессивной функции» и «закона конкреции». По контрасту с этим естественное – это 
то, что не подчиняется «экспрессивной функции» и «закону конкреции». В естественном 
теряется безраздельная власть непосредственного впечатления, так как верх берут другие 
функции (функция репрезентации и функция обозначения). В нем больше дифференци-
ации, отстранения, отдельности одних предметов от других. Именно оно оказывается 
началом разделения части и целого, основания и обоснованного, «переднего» и «задне-
го» планов, представляемого и реального, желания и исполнения, образа и вещи, имени 
и личности, индивида и рода, идеального и материального.

К. Леви-Строс так же пишет о сложности понимания феномена сверхъестественного 
архаики. «Сверхъестественные существа» находятся в отношениях родства с челове-
ком [12, с. 141]. Порядок, утверждаемый мифом, обладает собственной рациональностью, 
даже постигается «наукой конкретного», свойственной традиционным обществам. Мыш-
ление архаического человека может строиться на очень сложных системах классификаций 
и оппозиций, которые варьируются у разных племен настолько произвольно, что «общими 
могут быть только формы, но не содержание» [12, с. 164]. Характерную особенность 
мифологического мышления Леви-Строс связывает с «бриколажем», рекомбинацией 
старых символов, используемой для передачи нового опыта. Такова естественная, «не-
прирученная мысль» архаики, в которой чувственное и умопостигаемое пронизывают 
одно другое в чувственно-конкретном единстве и калейдоскопической игре. При этом 
не стоит отрывать, подобно Леви-Брюлю, это мышление от современного. Оно по-своему 
логично и не уступает в системной сложности.

Упомянутый выше запрет на инцест или табу, в основе которого лежат тотемические 
представления о социальном и онтологическом мире, по версии Леви-Строса является 
основой появления концептуальных различий между индивидами, не различавшимися 



12

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

в физическом, телесном, «природном» смысле. З. Бауман отмечает, что это был первый 
«учредительный» акт культуры, функция которой с тех самых пор состояла во внедрении 
в «природный» мир разграничений, различий и классификаций, отражавших дифферен-
циацию практической деятельности человека и связанных с ней концепций, являвшихся 
атрибутами не «природы» как таковой, а человеческой деятельности и мысли [13, p. 28].

Таким образом, Леви-Стросс предполагает, что мифы сконструированы на основе 
чувственно-воспринимаемых качеств, в которых отсутствует разграничение между 
субъективным состоянием и свойствами космоса. Природа и культура, животное и че-
ловеческое начала являются взаимопроницаемыми. За природными явлениями всегда 
стоит сознательный субъект – животное, дух или другое племя, у них всегда есть 
причина. Поэтому коммуникативные игры не ограничиваются полем культуры, они 
свойственны и природе. Этот аспект будет подробно раскрыт в работах Ф. Дескола [1]. 
На этом фоне в естественном архаики в меньшей степени проявляются социальные 
принципы и коммуникативные игры. В нем теряется системность мифологических 
представлений, переплетение субъективного и объективного, оно является отобра-
жением непосредственно данной разрозненности объектов, с которой сталкивается 
наивная жизненность.

Итак, у представленных выше авторов на основе взгляда «извне», то есть сведения 
(редукции) «сверхъестественного» к тем или иным биологическим, психологическим, 
социальным, культурным или даже трансцендентальным механизмам, можно выделить 
следующие контуры естественного архаики:

1. К естественному можно отнести транслируемые на уровне пережитков представ-
ления о тех феноменах, которые не получили явного олицетворения и одухотворения 
(Эдуард Тайлор). Оно «иное всеобщей одушевленности», слабое и подчиненное в отно-
шении всего одухотворенного (Джеймс Джордж Фрэзер).

2. Естественное обозначает все то, что осталось «по ту сторону тотема», как нечто 
вторичное, слабое, менее влиятельное (Эмиль Дюркгейм). Оно «иное тотема», не оказы-
вающее существенного влияния на отношения обмена (Марсель Мосс).

3. Естественное архаики является тем, что безразлично для табу(Зигмунд Фрейд). 
Оно «по ту сторону табу».

4. Естественное маркирует сферу «нормального», «управляемого», освоенного с помо-
щью архаических труда и технологий, позволяющих успешно адаптироваться и выживать 
(Бронислав Малиновский).

5. Естественное обозначает сферу, лишенную взаимопроникновения «видимого» и «не-
видимого», в нем отсутствует «сопричастие» мировому целому, миру духов, предков 
и колдунов (Люсьен Леви-Брюль). Оно «не сопричастно» мировому целому, разрозненно 
и фрагментарно.

6. Естественное маркирует все то, в чем нет доминирования «экспрессивной функции» 
и «закона конкреции». В нем начинается распад частей и целого, причины и следствия, 
основания и обоснованного, «переднего» и «заднего» планов, индивида и рода. (Эрнст 
Кассирер). Оно «по ту сторону закона конкреции», в нем господствует рядоположенность.



13

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

7. Естественное архаики обозначает то, что лишено чувственно-конкретного един-
ства «неприрученной мысли». Оно «по ту сторону бриколажа», в нем слабо отражаются 
социальные отношения и коммуникативные игры (Клод Леви-Строс, Филипп Дескола).

Таким образом, если рассматривать естественное архаики как иное сверхъестествен-
ного, то мы получаем лишенное одушевленности и связи с тотемом, индифферентное 
для табу, являющееся ординарной управляемой нормальностью, лишенное сопричастия 
мировому целому, непосредственной экспрессивности, «конкреции», «бриколажа» и ком-
муникативных игр рядоположенное наличное бытие.

Однако, взгляд «извне» ограничен редукционистской установкой. В нем теряется 
внутренний опыт. Человек архаики действительно верит в свое сверхъестественное, 
переживает его как самую подлинную реальность. По этой причине наше исследование 
будет не полным, если мы не рассмотрим сверхъестественное и естественное «изнутри» 
мифологического сознания, феноменологически.

Естественное в мифе: взгляд изнутри
Феноменологическое исследование соотношения естественного и сверхъестествен-

ного может быть организовано различными способами. Можно опираться на учение 
Э. Гуссерля о «естественной установке» и обратиться к опыту феноменологической 
редукции. При этом мы останемся «взаперти интенциональности». Мы будем выделять 
в ней акты, «слои» и процедуры, фиксировать переход от естественного к эйдосу, фено-
мену и чистому сознанию, которые «яснее» смутной и наивной естественности мифа. 
Мифологическое мышление предстанет перед нами как сплошное застревание в сетях 
«естественной установки». Вряд ли на этом пути мы поймем специфику мифического 
сверхъестественного. А не поняв этой специфики, вряд ли мы сможем уверенно говорить 
и о его антиподе, о мифическом естественном. По этой причине в поисках концептуальной 
основы мы обращаемся к «неинтенциональной» феноменологии Э. Левинаса, М. Анри, 
Р. Бернета и других авторов. Э. Левинас пишет о том, что присутствие, суть которого 
в интенциональности, «исключает любую трансцендентность» [14, с. 24]. В связи с этим 
тайна трансцендентного, сакрального, сверхъестественного находится «по ту сторону 
интенциональности» и присутствия. Человеку присуще «метафизическое желание», 
выводящее его за рамки «бытия у себя». Именно благодаря этому желанию «зарождает-
ся ощущение выси», «Невидимого» [15, с. 75]. Для соприкосновения с сакральным или 
сверхъестественным нужен разрыв тотальности «самотождественного», «оспаривание 
спонтанности Я» [15, с. 82]. Разум нейтрализует другое, включает его в себя, всегда 
возвращается к себе. Так же тематизация и концептуализация – это овладение другим. 
Но «по ту сторону интенциональности» есть «абсолютно Другое», которое не может быть 
подчинено, которым нельзя обладать. «Абсолютно Другое» вносит сбои в работу интен-
циональности. Оно приоткрывается в состоянии «лицом-к-лицу» в потере тотальности, 
в уязвимости, наготе, обнаженности, прямодушии, предстоянии перед смертью [14, с. 28]. 
Левинас обращает внимание на сторону поражающего бессилия и пассивности человека 
при столкновении со смертью близкого. Субъект вдруг лишается своей автаркии, хватки, 
воли к власти. В этой связи Р. Бернет предлагает переосмыслить действительность субъек-



14

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

та. Активность субъекта – это лишь одна из его сторон. Бернет пишет о «травмированном 
субъекте» [16], об опыте инаковости там, где возникает разрыв интенциональности. Че-
ловек как субъект не является самозамкнутым абсолютом, полагающим свое иное и сни-
мающим его в своей тотальности. На деле существует «субъект, предрасположенный к  
травме» [16, с. 132], уязвимый субъект. Никакая активность и суверенность не спасают 
от этой уязвимости. Опыт инаковости, который может травмировать, не поддается пред-
сказанию, заключению в привычные рамки и тотальному контролю. Человек открыт 
этому опыту «вопреки себе» [16, с. 144].

Именно «вопреки себе» человек соприкасается с сакральным и сверхъестественным, 
которое прерывает его обычный опыт присутствия и может вызвать «потрясение есте-
ственного порядка вещей» [14, с. 29]. Сакральное для мифологического или религиозного 
сознания – нечто более значимое, чем «Я», чем присутствие. Выражаясь языком Левинаса, 
оно оказывается «постановкой под вопрос» субъекта как остающегося всегда «у себя» 
в хайдеггеровом «Jemeinigkeit», «всегда-моем». Сакральное вырывает человека из имма-
нентности, приводит его к самоотречению. При этом оно может проявиться, например, 
как «дар» или как «укор». Однако важно подчеркнуть, что и «дар», и «укор», и другие 
формы откровения предполагают сторону пассивности субъекта, опыт прерывания его 
автаркии. Именно нагие и обездоленные, кроткие и нищие духом гордыни, подобные 
детям и даже юродивые с этой точки зрения оказываются ближе всего к опыту трансцен-
дирования. Согласно М. Анри, мы вполне можем описывать подобные феномены из них 
самих [17]. Конечно это нисколько не отменяет саму интенциональность и ее значимость. 
Ведь только на фоне интенциональности мы и можем говорить о том, что «по ту сторону 
интенциональности», о том, что вызывает в ней сбои.

С опорой на данный подход мы обратимся теперь к текстам «феноменологии религии», 
в которой можно обнаружить целый ряд попыток более детального описания сверхъе-
стественного, в том числе и архаического. Эти описания являются религиоведческими 
и имеют очень мало общего с философской феноменологией. Тем не менее их можно 
использовать как эмпирический материал. Спецификой феноменологии религии, согласно 
Т. С. Самариной является антиредукционизм, несводимость сакрального к социальным, 
психологическим, культурным реалиям, его несводимость к «небожественному сакраль-
ному». Кроме того феноменологии религии присущи такие принципы, как эмпирическая 
направленность, эпохе (воздержание от оценочных суждений), эмпатия и уважение к ре-
лигиозному опыту [18, с. 12].

Первый ключевой автор феноменологии религии – это Рудольф Отто. В своей знаме-
нитой работе («Das Heilige») он старательно отделяет нуминозное (священное, святое) 
от физических и психических феноменов. Переживание священного «качественным 
образом» отличается от обычных переживаний. Обычные психические феномены могут 
быть использованы лишь как аналогии при описании нуминозного опыта [19, с. 17]. 
В этом контексте Отто противопоставляет такой опыт всем «естественным» чувствам. 
«Естественное» переживание может быть лишь аналогией нуминозного, но не более того. 
Это касается, например, опыта нуминозного «ужаса» («tremendum»), который не следует 



15

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

путать с естественным страхом. Нуминозное «сверхъестественно», оно несводимо к про-
фанному и не может быть понято из тотально-профанного секуляризованного бытия. Ну-
минозному принадлежит «совершенная инаковость» («ganz Andere»), нередуцируемость 
к обыденному опыту. В этом контексте Отто пишет о «неестественности» священного, 
о трансцендировании, на основе которого человек соприкасается со святым. Нуминозное 
чувство – особый род интуитивно-целостного познания трансцендентного [20, с. 21]. 
О священном свидетельствует чудо, которое характеризуется Отто как непостижимое, 
парадоксально-неразумное и антиномичное.

Исходный для архаики феномен описывается как «mysterium tremendum» в виде 
переживания «жути», «демонического ужаса». Это результат столкновения с некой спон-
танной, антирациональной, непостижимой, мгновенной и бесконтрольной силой. На ос-
нове опыта «жути», а не на почве абстрактно-кабинетного «анимизма» возникает культ 
мертвых [19, с. 187]. Однако, по мнению Отто, уже миф «совершает ошибку», описывая 
этот опыт «естественными» предикатами [19, с. 41]. «Нуминозное чувство поначалу 
естественным образом прикрепляется к внутримирским предметам» [19, с. 205]. Лишь 
постепенно нуминозное одухотворяется. Таким образом, Отто описывает нуминозный 
опыт как нечто, вырывающее человека из естественного состояния. Исток священного – 
это чувство «совершенно иного». На этой основе Отто различает «естественного чело-
века» и человека, «пребывающего в духе» [19, с. 92]. По контрасту с этими описаниями 
сверхъестественного естественное архаики предстает как привычное, свое, уютное, 
удобное, предсказуемое, постижимое, непротиворечивое, успокаивающее.

Фридрих Хайлер, как и Р. Отто, придерживается принципа антиредукционизма и под-
черкивает, что миф или религия – это основанная сама на себе реальность, несводимая 
ни к чему другому. Хайлер структурирует феномены священного с помощью «концен-
трических кругов». Внешним кругом являются институциональные элементы культа, 
средним – рациональные, а внутренним – мистические. Эти круги – ступени опытного 
приближения к трансцендентной действительности и к мистике как практике прорыва, 
«убегания» к иному миру. Имманентная земная жизнь отрицается, умерщвляется ради 
духовного бытия, мистического «экстаза», слияния с Богом («личностного», либо «не-
личностного» в зависимости от рода мистики). Здесь Хайлер расходится с Отто, так как 
в «экстазе» исчезает «совершенная инаковость» священного [20, с. 38]. Однако он так же 
отделяет «естественного» человека и духовный опыт. Нуминозное по его мнению лучше 
всего раскрывается в очищенном от наивности архаики опыте трансцендентного. Он 
подчеркивает «чуждость миру» такого опыта, его фактическую «противоестественность». 
По контрасту с этим естественное архаики оказывается наивным и при этом не-экс-
татическим, то есть лишенным момента слияния в трансцендировании. Естественное 
оказывается расчлененным бытием, в котором и возникают «концентрические круги» 
как отделенные от единого сферы.

Герардус ван дер Леу различает в своем подходе «понимание» и «объяснение» ре-
лигиозных феноменов. Он предпочитает опираться на «понимающую феноменологию» 
и интуитивно-целостное схватывание. Понимание опирается на эмпирическую базу, 



16

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

является неким структурированием, но при этом оно немыслимо без симпатии и вчув-
ствования. Один из ключевых феноменов, по его мнению, – это «Сила» (мана, оренду 
и т. д.) [18, с. 85]. Опыт «Силы» – это переживание динамического Иного, вызывающе-
го ужас, страх, трепет и, вместе с тем, изумление, благоговение, смирение, обожание 
и энтузиазм. «Сила» может проникать в предметы, отсюда возникает фетишизм. Весь 
мир – проявление «Силы», поэтому возможно пантеистическое мировоззрение. Главное 
в ней – инаковость, экстраординарность, противостояние обычному. «Сила» переходит 
в «Волю» и «Форму». Сама по себе «Сила» внеморальна, вне всяких законов. В архаике 
она безлична и лишь впоследствии персонифицируется. При описании «Силы» Леу 
использует метафоры электричества, напряжения, заряда. «Сила» диалектически соче-
тает в себе далекое и близкое, трансцендентное и имманентное. Тем самым она связы-
вает сакральное и профанное, является амбивалентным источником всего. Сакральное 
«Силы» пронизывает собой всё, естественным образом порождает свои многочисленные 
проявления. Человек связан с «Силой» вполне естественно, как на уровне чувств, так 
и на уровне разума и воли. Таким образом, хотя Леу и берет у Отто термин «совершенно 
Иное», он не разрывает «естественного человека» и опыт сакрального. «Sacer» архаики 
амбивалентно, оно одновременно является и священным, и проклятым. Благо и грех 
не различаются в архаическом сознании, а профанное первоначально нейтральное. Лишь 
постепенно в истории религии возникает и разрастается пропасть между святым и нечи-
стым. По контрасту с этими описаниями сверхъестественного естественное оказывается 
лишенным «Силы», либо в нем «Сила» проявлена в меньшей степени. Если сакральное 
амбивалентно, то естественное, вероятно, теряет эту амбивалентность и становится 
«плоским», односторонним, однобоким. При этом естественное нейтрально, оно лишено 
экстраординарности.

Густав Меншинг, как и Герардус ван дер Леу, оспаривает абсолютную инаковость 
нуминозного по Отто [20, с. 51]. «Святая сила», хотя и обладает «сверхсоциальным» 
происхождением, но проявляется в имманентном человеку мире. Нуминозностью могут 
обладать многие природные явления, места (например, священные горы), растения, жи-
вотные, духи и т. д. Мистическая «встреча» со священным может быть видением, слыша-
нием, которые дают переживание единения с божественным. На этой основе происходит 
«откровение» как внутреннее мистическое озарение, открытость, принятие божественного 
дара. Этот опыт соприкосновения со «сверхисторической» действительностью влияет 
на общество, приводит к появлению в нем специфических ролей, в частности, типов 
религиозных учителей и учеников. Ключевым пунктом описания сверхъестественного 
здесь становится опыт «откровения». Одностороннее естественное на этом фоне пред-
стает как лишенное «открытости» трансцендентному, как замкнутое на самом себе. Хотя 
не исключено, что благодаря мистической «встрече» естественное сможет «открыться» 
трансцендентному.

Работа Алексея Фёдоровича Лосева «Диалектика мифа» так же может быть рассмотре-
на в контексте феноменологических исследований мифа и религии. Стремясь выделить 
специфику мифа, Лосев последовательно отделяет мифический опыт от стереотипных 



17

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

«фантастических представлений», метафизики, «первобытной науки», аллегоризма, 
схематизма, поэзии, религии, догматики и исторического толкования («эвгемеризма»). 
Спецификой мифа оказывается личностное бытие, в символах которого проявляется 
«чудо». Миф – это «в словах данная чудесная личностная история» [21, с. 212]. «Чудо» 
как центральный момент мифа, согласно Лосеву, является совпадением «первозданной 
блаженно-самоутвержденной личности» и «случайно протекающей эмпирической истории 
личности». Фактически в чуде происходит возврат человека к истокам его бытия, к тому, 
что неоплатоники-персоналисты называли «единым» данной личности. Однако в мифе 
эти истоки, это «единое» (или «самое само» по Лосеву) являет себя не в экстатическом 
умном созерцании как у Плотина, а как воплощенный символ, как переживаемое собы-
тие. Следует отметить, что избрав для описания этого события метафору «чуда», Лосев 
делает акцент на переживании его как «дара», «тайны», как удивляющего свободного 
проявления сверхъестественного. В чуде есть нечто детское, даже «инфантильное». 
Зацикленный на самом себе и на деятельности классический западноевропейский 
субъект Нового времени не любит чудес и списывает их на инфантильность. Однако, 
выходя за рамки одностороннего субъектоцентризма, Лосев обнаруживает целую 
сферу личностного бытия, открытую трансцендентному, не зависящую от само-
го субъекта. Одним из проявлений этой сферы и является «миф», в котором даже 
взрослый человек становится «ребенком», наивно принимает дары сверхъестествен-
ного, оказывается зачарованным «тайной» бытия. По контрасту с этими описаниями 
сверхъестественного естественное лишено чудесности и тайны. В нем царит буднич-
ность, взрослый расчетливый «реализм», утилитарность, предсказуемость и скука 
(которая с неизбежностью возникает там, где нет тайны). Отсутствие тайны делает 
его малоинтересным и банальным. Если сверхъестественное открывается как «дар», 
то естественное является скорее «добычей», тем, что нужно самостоятельно взять. 
Получается, что естественное всегда требует того или иного труда. Естественное 
оказывается безразличным к личностному бытию. Оно удовлетворяет лишь базовые 
потребности, но не дает чувства «первозданной блаженной самоутвержденности», 
так как профанному присуща «естественная раздельность» и «естественная непри-
миримость» вещей [21, с. 67].

Мирча Элиаде, обобщая исследования предшественников, делает акцент на опыте 
«иерофании», в котором раскрывается символизм сакрального. Священное с одной сто-
роны, понимается как нечто принципиально противопоставленное профанному, а, с дру-
гой стороны, как воплощенное бытие. «Священное всегда проявляется как реальность 
совсем иного порядка, отличная от естественной реальности» [22, с. 254]. Вместе с тем, 
«проявляя священное, какой‑либо объект превращается в нечто иное, не переставая при 
этом быть самим собой, т. е. продолжая оставаться объектом окружающего космического 
пространства» [22, с. 255‑256]. Священное пронизывает таким образом все мироздание. 
Например, чисто физиологических процессов для человека архаики не существует. Все 
эти процессы сакральны [22, с. 257]. Нет и физического однородного пространства, 
бесформенной протяженности. В пространстве архаики сплошные разрывы и разло-



18

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

мы. Порог – это разрыв, прерывание профанности перед сакральным. «Свое место» 
должно быть отделено, обжито, освящено, в том числе с помощью сакральной жерт-
вы. Сакральный центр мира возникает в результате акта сотворения, разрывающего  
первосущество [22, с. 277]. Такой же неоднородностью обладает и время архаики. Свя-
щенное праздничное время отделено от профанного. Священное время обратимо, оно 
является циклическим возвращением к вечности космогонического акта. Оно вырывает 
человека из профанности к вечности. Границей является символическое уничтожение 
профанного мира. Точно так же и природа «никогда не представляется полностью есте-
ственной» [22, с. 307]. В ней есть имманентные проявления сакрального, «сверхъесте-
ственное неразрывно связано с естественным… природа всегда выражает нечто, нахо-
дящееся в высшей сфере» [22, с. 307]. На этом фоне естественное вновь раскрывается 
как одностороннее, замкнутое на самом себе, отделенное от сакрального. Как и у Лосева 
главной характеристикой естественного становится «естественная раздельность» вещей, 
утрата единства мира, связи с «высшей сферой», с вечностью. Эта утрата выражается как 
потеря условий символической «иерофании», сведение пространства, времени и в целом 
телесности к однородной протяженности и механистичности.

Неофеноменолог религии Вольфганг Гантке пишет о святом как об «открытом вопро-
се», о том, что не может быть определено с помощью научных понятий [20, с. 69]. Святое 
не может быть понято и из профанного. Гантке стремится преодолеть европоцентризм 
в своем подходе, сведение религиозных феноменов к христианской понятийной системе. 
Существенный пункт в его подходе – необъективируемость нуминозного опыта. Только 
«диалог о святом» дает возможность его адекватного понимания. По контрасту с этими 
описаниями естественное – это то, что может быть объективировано без остатка, то, что 
не требует диалогической установки.

Итак, если обобщить приведенные описания естественного, понимаемого как иное 
сверхъестественного, мы получаем следующую картину:

1. Естественное лишено необыкновенности, экстраординарности и вообще архаиче-
ской «жути» «mysterium tremendum». Оно не имеет связи с «абсолютной инаковостью» 
трансцендентного. Поэтому оно является чем‑то обычным, привычным, освоенным, 
предсказуемым, постижимым, непротиворечивым, нейтральным (Рудольф Отто). Вы-
делим у этого исследователя два ключевых момента естественного: «имманентность» 
и «ординарность».

2. В естественном человек не переживает «мистический экстаз». Поэтому оно ока-
зывается не-экстатическим, то есть лишенным момента слияния с трансцендентным. 
Естественное сохраняет отделенность от трансцендентного и порождает «концентриче-
ские круги» его ослабления (Фридрих Хайлер). Назовем этот момент «обособленностью» 
естественного.

3. Естественное теряет амбивалентность сакрального и становится «плоским», «обед-
ненным», односторонним, однобоким по сравнению с ним (Герардус ван дер Леу). На-
зовем по-гегелевски этот момент «абстрактностью» естественного. Кроме того, особо 
отметим «анти-амбивалентность» естественного.



19

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

4. Естественное противопоставляется сверхъестественной ситуации «откровения». 
Оно лишено «открытости» трансцендентному, оно замкнуто на самом себе (Густав Мен-
шинг). Назовем этот момент «закрытостью» естественного.

5. Естественному не  свойственно совпадение «первозданной блаженно-
самоутвержденной личности» и «случайно протекающей эмпирической истории лично-
сти». В нем нет чуда и тайны совпадения истоков бытия и эмпирического существования 
личности. Естественная раздельность и непримиримость вещей, развенчание чудес 
и разгаданность тайн вытесняют в нем «первозданное блаженное» «апофатическое един-
ство» (Алексей Лосев). Выделим здесь моменты «разгаданности» и «безличностности» 
естественного.

6. В изолированном от сверхъестественного естественном невозможна «иерофа-
ния», невозможны символы и «складки» являющейся вечности. Пространство, время 
и телесность сводятся к однородной протяженности и механистичности (Мирча Элиа-
де). Назовем выраженные здесь моменты «антисимволичностью» и «изотропностью» 
естественного.

7. Естественное теряет апофатическую глубину и в отличие от сверхъестественного 
не требует диалогического взаимодействия и может быть объективировано до конца, без 
остатка (Вольфганг Гантке). Выделим здесь моменты «антидиалогизма» и «конечности» 
естественного.

Таким образом, естественное архаики проявляется как то, в чем слаба связь с тран-
сцендентным (тотальная «имманентность») и, поэтому оно воспринимается как 
нейтральное («ординарность»), не-экстатическое («обособленность»), анти-амби-
валентное («абстрактность»), замкнутое на самом себе («закрытость»), лишенное 
чуда и тайны («разгаданность»), личностного и диалогического измерения («без-
личностность», «антидиалогизм»), символизма иерофании («антисимволичность»), 
оно является телесно-однородным («изотропность»), полностью объективированным 
(«конечность»).

Выводы
В рамках системной реконструкции «естественного» в архаическом сознании мы 

рассмотрели его не как данность, а как фон, иное сакрального (сверхъестественного). 
Фон был превращен в фигуру, при этом стремление к возможно более полной картине 
была реализовано с помощью синтеза и критического сравнения методологических уста-
новок «взгляда извне» (редукционистских теорий Тайлора, Дюркгейма, Фрейда, Мосса, 
Малиновского, Леви-Брюля, Кассирера, Леви-Строса) и «взгляда изнутри» (феномено-
логических и религиоведческих подходов к архаическому мышлению Отто, Хайлера, 
ван дер Леу, Меншинга, Лосева, Элиаде, Гантке). Мы исходили из того, что человек 
архаики больше был увлечен тем, что мы условно называем «сверхъестественным» или 
«сакральным». Естественное для него оставалось фоном сверхъестественного. Поэтому 
описывать естественное архаики можно лишь от обратного, как некое инобытие.

Естественное оказывалось по ту сторону мира духов и вообще магической одушевлен-
ности и мира олицетворений. Оно оставалось по ту сторону тотема и не играло ключевой 



20

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

роли в социальной структуре. Естественное оставалось в рамках «нормальности», обыч-
ности, практической управляемости, в рамках нейтральности для табу. В естественном 
не проявлялось «сопричастие» мировому целому, в нем не было непосредственной 
захватывающей сознание экспрессивности, «конкреции» и «бриколажа». Оно слабо от-
ражало социальные отношения и коммуникативные игры, являлось как фрагментарное, 
рядоположенное наличное бытие. Поэтому оно оказывалось чем‑то «имманентным», 
«ординарным», лишенным экстаза в своей «обособленности», анти-амбивалентным 
(«абстрактным»), замкнутым на самом себе («закрытым для трансцендентного»), 
лишенным чуда и тайны («разгаданным»), «безличностным», «антисимволичным», 
«антидиалогичным», телесно-однородным («изотропным») и полностью объективи-
рованным («конечным»). Оно было обычной обособленностью и рядоположенностью 
вещей наличного бытия вне чудес и экстраординарных событий, вне жизненно важных 
социальных отношений и коммуникативных игр. В нем не проявлялось мировое единое 
и трансцендентное начало.

В архаическом сознании «естественное» не являлось самостоятельной артику-
лированной категорией, оно оказывалось негативным фоном («иным») сакрального/
сверхъестественного. Оно сливалось с профанным и, таким образом, содержало в себе 
имманентный потенциал десакрализации, которая и будет реализована в Новое время, 
когда понятие естественного не просто выйдет на первый план, но и будет концеп-
туализировано. Однако, если в Новое время естественное будет связано с природой 
и противопоставлено культуре, то в эпоху архаики оно не привязывалось к природе. 
Оно оставалось нейтральным фоном сакральных событий, присущих как человеку, так 
и природе в их неразрывном единстве.

Список литературы

1.	 Дескола Ф. По ту сторону природы и культуры / пер. с франц. О. Смолицкой, 
С. Рындина; под общ. ред. С. Рындина. М.: Новое литературное обозрение, 2012. 584 с.

2.	 Тайлор Э. Б. Миф и обряд в первобытной культуре / пер. с англ. Д. А. Коропчев-
ского. Смоленск: Русич, 2000. 624 с.

3.	 Фрэзер Д. Д. Золотая ветвь: Исследование магии и  религии / пер. с  англ. 
М. К. Рыклина; под общ. ред. С. А. Токарева. М.: Политиздат, 1983. 703 с.

4.	 Дюркгейм Э. Элементарные формы религиозной жизни: тотемическая система 
в Австралии / пер. с франц. А. Апполонова и Т. Котельниковой; под науч. ред. А. Аппо-
лонова. М.: Издательский дом «Дело» РАНХиГС, 2018. 736 с.

5.	 Leach E. Anthropological aspects of language: animal categories and verbal abuse // New 
Directions in the Study of Language / Ed. Eric H. Lenneberg. Chicago: University of Chicago 
Press, 1964.

6.	 Мосс М. Общества. Обмен. Личность. Труды по социальной антропологии / пер. 
с франц. А. Б. Гофмана. М.: КДУ, 2011. 416 с.

7.	 Фрейд З. Тотем и табу / пер. с нем. М. В. Вульфа. СПб: Азбука-классика, 2005. 256 с.



21

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

8.	 Малиновский Б. Избранное: Аргонавты западной части Тихого океана / пер. с англ. 
В. Н. Поруса. М.: «Российская политическая энциклопедия» (РОССПЭН), 2004. 552 с.

9.	 Малиновский Б. Избранное: Динамика культуры / пер. с англ. И. Ж. Кожановской, 
В. Н. Поруса, Д. В. Трубочкина. М.: «Российская политическая энциклопедия» (РОС-
СПЭН), 2004. 959 с.

10.	 Леви-Брюль Л. Первобытный менталитет / пер. с франц. Е. Кальщикова. СПб.: 
«Европейский Дом», 2002. 400 с.

11.	 Кассирер Э. Философия символических форм. Том 2. Мифологическое мышление / 
пер. с нем. С. А. Ромашко. М.; СПб.: Университетская книга, 2002. 280 с.

12.	 Леви-Строс К. Первобытное мышление / пер. с франц. А. Б. Островского. М.: 
Республика, 1994. 384 с.

13.	 Bauman Z. Globalization. TheHumanConsequences. New York City: Columbia 
University Press, 1998.

14.	 Левинас Э. Заметки о смысле // (Пост)феноменология: новая феноменология 
во Франции и за ее пределами / пер. с франц. А. В. Ямпольской; сост. С. А. Шолохова, 
А. В. Ямпольская. М.: Академический проект, 2014. С. 18‑38.

15.	 Левинас Э. Избранное. Тотальность и Бесконечное / пер. с франц. И. С. Вдовиной, 
Б. В. Дубина, Н. Б. Маньковской, А. В. Ямпольской. М.; СПб.: Университетская книга, 
2000. 416 с.

16.	 Бернет Р. Травмированный субъект // (Пост)феноменология: новая феноменология 
во Франции и за ее пределами / пер. с франц. А. В. Ямпольской; сост. С. А. Шолохова, 
А. В. Ямпольская. М.: Академический проект, 2014. С. 123‑144.

17.	 Анри М. Неинтенциональная феноменология: задача феноменологии будуще-
го // (Пост)феноменология: новая феноменология во Франции и за ее пределами / пер. 
с франц. А. В. Ямпольской; сост. С. А. Шолохова, А. В. Ямпольская. М.: Академический 
проект, 2014. С. 43‑57.

18.	 Самарина Т. С. Феноменология, ноуменология, постфеноменология религии. М.: 
ИФ РАН, 2019. 296 с.

19.	 Отто Р. Священное. Об иррациональном в идее божественного и его соотноше-
нии с рациональным / пер. с нем. А. М. Руткевич. СПб.: АНО «Изд-во С.-Петерб. ун-та», 
2008. 272 с.

20.	 Пылаев М. А. Западная феноменология религии. Теоретико-методологические осно-
вания и перспективы построения религиоведения как науки о святом. М.: РГГУ, 2006. 97 с.

21.	 Лосев А. Ф. Диалектика мифа / Сост., общ. ред. А. А. Тахо-Годи, В. П. Троицкого. 
М.: Мысль, 2001. 558 с.

22.	 Элиаде М. Священное и мирское // Избранные сочинения: Миф о вечном возвра-
щении; Обяразы и символы; Священное и мирское / пер. с франц. Н. К. Гарбовского. М.: 
Ладомир, 2000. С. 251‑392.



22

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

Сведения об авторах:
Добронравов Кирилл Олегович – кандидат философских наук, доцент кафедры 

театрального искусства и социокультурных процессов Омского государственного уни-
верситета имени Ф. М. Достоевского, г. Омск.

E-mail: KirillDobronravov07@gmail.com
Фёдоров Сергей Владимирович – кандидат философских наук, доцент кафедры фи-

лософии, истории, экономической теории и права Омского государственного аграрного 
университета имени П. А. Столыпина, г. Омск.

E-mail: jettull@mail.ru
Dobronravov K. O., Fedorov S. V.

THE NATURAL AGAINST THE BACKGROUND OF THE SUPERNATURAL:  
AN EXTERNAL AND INTERNAL VIEW OF MYTHOLOGICAL CONSCIOUSNESS

Abstract: The article is devoted to the study of the genesis of the concept of “natural” 
in the archaic (mythological) consciousness. The authors point out that in the Archaic, 
the “natural” was not an independent category, but was constituted as a negative back-
ground (“other”) sacred/supernatural. The subject of the research is the phenomenon 
of the natural in mythological consciousness. The research methodology is based on the 
synthesis and critical comparison of reductionist (“view from the outside”: Tylor, Dur-
kheim, Freud, Levi-Bruhl, Malinovsky, Cassirer, Levi-Strauss) and phenomenological 
(“view from the inside”: Otto, Heiler, van der Leeuw, Menshing, Eliade, Losev, Gantke) 
approaches. It is concluded that the archaic natural remained a neutral background of 
ideas related to universal animatedness and totemism, was indifferent to taboos and 
“participation” in the global whole, had no significance for the “expressive function”, 
poorly reflected the social systems of the archaic and communicative games. Based on 
phenomenological research, a set of characteristics of the archaic “natural” was re-
vealed: immanence, ordinariness, isolation, anti-ambivalence, abstractness, closeness, 
unraveling, impersonality, antisymbolicity, antidialogicity, isotropy and finiteness. It is 
concluded that the natural archaic contained the immanent potential of desacralization, 
realized in the culture of Modern Times.

Key words: natural, Myth, Archaic consciousness, Phenomenology of religion, The Sacred.

References

1.	 Descola Ph. Po tu storonu prirody i kul’tury / per. s franc. O. Smolickoj, S. Ryndina; 
pod obshch. red. S. Ryndina. M.: Novoe literaturnoe obozrenie, 2012. 584 s.

2.	 Tylor E. B. Mif i obryad v pervobytnoj kul’ture / per. s angl. D. A. Koropchevskogo. 
Smolensk: Rusich, 2000. 624 s.

3.	 Frazer J. G. Zolotaya vetv’: Issledovanie magii i religii / per. s angl. M. K. Ryklina; pod 
obshch. red. S. A. Tokareva. M.: Politizdat, 1983. 703 s.



23

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

4.	 Durkheim E. Ehlementarnye formy religioznoj zhizni: totemicheskaya sistema v Avs-
tralii / per. s franc. A. Appolonova i T. Kotel’nikovoj; pod nauch. red. A. Appolonova. M.: 
Izdatel’skij dom «DelO» RANKhIGS, 2018. 736 s.

5.	 Leach E. Anthropological aspects of language: animal categories and verbal abuse // New 
Directions in the Study of Language / Ed. Eric H. Lenneberg. Chicago: University of Chicago 
Press, 1964.

6.	 Mauss M. Obshchestva. Obmen. Lichnost’. Trudy po social’noĬ antropologii / per. s 
franc. A. B. Gofmana. M.: KDU, 2011. 416 s.

7.	 Freud Z. Totem i tabu / per. s nem. M. V. Vul’fa. SPb: Azbuka-klassika, 2005. 256 s.
8.	 Malinovsky B. Izbrannoe: Argonavty zapadnoj chasti Tikhogo okeana / per. s angl. 

V. N. Porusa. M.: «Rossijskaya politicheskaya ehnciklopediYA» (ROSSPEHN), 2004. 552 s.
9.	 Malinovsky B. Izbrannoe: Dinamika kul’tury / per. s angl. I.ZH. Kozhanovskoj, V. N. Po-

rusa, D. V. Trubochkina. M.: «Rossijskaya politicheskaya ehnciklopediYA» (ROSSPEHN), 
2004. 959 s.

10.	 Levy-Bryhl L. Pervobytnyj mentalitet / per. s franc. E. Kal’shchikova. SPb.: «Evropejskij 
DoM», 2002. 400 s.

11.	 Cassirer E. Filosofiya simvolicheskikh form. Tom 2. Mifologicheskoe myshlenie / per. 
s nem. S. A. Romashko. M.; SPb.: Universitetskaya kniga, 2002. 280 s.

12.	 Levi-Strauss K. Pervobytnoe myshlenie / per. s franc. A. B. Ostrovskogo. M.: Respub-
lika, 1994. 384 s.

13.	 Bauman Z. Globalization. TheHumanConsequences. New York City: Columbia Uni-
versity Press, 1998.

14.	 Levinas EH. Zametki o smysle // (Post)fenomenologiya: novaya fenomenologiya vo 
Francii i za ee predelami / per. s franc. A. V. Yampol’skoj; sost. S. A. Sholokhova, A. V. Yam-
pol’skaya. M.: Akademicheskij proekt, 2014. S. 18‑38.

15.	 Levinas EH. Izbrannoe. Total’nost’ i Beskonechnoe / per. s franc. I. S. Vdovinoj, B. V. Du-
bina, N. B. Man’kovskoj, A. V. Yampol’skoj. M.; SPb.: Universitetskaya kniga, 2000. 416 s.

16.	 Bernet R. Travmirovannyj sub”ekt // (Post)fenomenologiya: novaya fenomenologiya 
vo Francii i za ee predelami / per. s franc. A. V. Yampol’skoj; sost. S. A. Sholokhova, A. V. Yam-
pol’skaya. M.: Akademicheskij proekt, 2014. S. 123‑144.

17.	 Henry M. Neintencional’naya fenomenologiya: zadacha fenomenologii budushche-
go // (Post)fenomenologiya: novaya fenomenologiya vo Francii i za ee predelami / per. s franc. 
A. V. Yampol’skoj; sost. S. A. Sholokhova, A. V. Yampol’skaya. M.: Akademicheskij proekt, 
2014. S. 43‑57.

18.	 Samarina T. S. Fenomenologiya, noumenologiya, postfenomenologiya religii. M.: IF 
RAN, 2019. 296 s.

19.	 Otto R. Svyashchennoe. Ob irracional’nom v idee bozhestvennogo i ego sootnoshenii 
s racional’nym / per. s nem. A. M. Rutkevich. SPb.: ANO «Izd-vo S.-Peterb. un-tA», 2008. 
272 s.

20.	 Pylaev M. A. Zapadnaya fenomenologiya religii. Teoretiko-metodologicheskie osno-
vaniya i perspektivy postroeniya religiovedeniya kak nauki o svyatom. M.: RGGU, 2006. 97 s.



24

Добронравов К. О., Фёдоров С. В.Философия

21.	 Losev A. F. Dialektika mifa / Sost., obshch. red. A. A. Takho-Godi, V. P. Troickogo. M.: 
Mysl’, 2001. 558 s.

22.	 Eliade M. Svyashchennoe i mirskoe // Izbrannye sochineniya: Mif o vechnom voz-
vrashchenii; Obrazy i simvoly; Svyashchennoe i mirskoe / per. s franc. N. K. Garbovskogo. 
M.: Ladomir, 2000. S. 251‑392.

Dobronravov Kirill Olegovich – Candidate Sciences in Philosophy, Associate Professor, 
Department of Theatre Arts and Sociocultural Processes, F. M. Dostoevsky Omsk State Uni-
versity, Omsk.

E-mail: KirillDobronravov07@gmail.com
Fedorov Sergey Vladimirovich – Candidate Sciences in Philosophy, Associate Professor, 

Department of Philosophy, History, Economic Theory, and Law, Omsk State Agrarian University 
named after P. A. Stolypin, Omsk.

E-mail: jettull@mail.ru



25

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

УДК 130.32
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-25-34

ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНАЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ ФОРМАЛЬНОЙ  
ОНТОЛОГИИ: Э. ШТАЙН И Р. ИНГАРДЕН

Чурин Г. А.

Аннотация: В статье предпринимается попытка ответить на хайдеггеровский 
упрек в адрес Гуссерля об отсутствии должной проработки вопроса о бытии в рамках 
феноменологии. Для этого мы совершаем краткий библиографический экскурс, обращаясь 
к гуссерлевским «Пролегоменам к чистой логике», где Гуссерль излагает свой проект 
«чистой логики», и третьему «Логическому исследованию», содержащему первичный 
наброск формальной онтологии. Обращаясь к специфике самой формальной онтологии, 
мы рассматриваем ее в паре с материальной онтологии, уточняя существенные отличия 
одной онтологический системы от другой. На основании этого мы делаем первичный 
вывод о том, что для Гуссерля существовать – быть одной из мереологических констант, 
частью или целым. Гуссерлевская позиция в вопросе о значении бытия была развита его 
непосредственными учениками – в первую очередь речь идет об Э. Штайн и Р. Ингардене. 
Каждый из них, сохраняя основной облик гуссрлевских онтологических штудий, предло-
жил свою альтернативу проекту мэтра классической феноменологии, сделав основной 
упор на экзистенциальные мотивы в формальной онтологии, что в дальнейшем позволит 
перейти от рассмотрения формальной онтологии как одного из подвидов онтологических 
систем к формальной онтологии как метаонтологии.

Ключевые слова: Гуссерль, экзистенциальная онтология, Штайн, Ингарден, фор-
мальная онтология.

Введение
Достаточно часто можно встретиться с мыслью о том, что феноменология, ограничива-

ющая предметное поле рамками сознания и его данностей, либо не занимается исследова-
нием онтологических вопросов, либо не считает их вопросами первоочередной значимости, 
примером чего может послужить хайдеггеровский упрек в адрес Гуссерля из «Пролегомен 
к историю понятия времени». По его мнению, хотя Гуссерль и задается вопросом о бытии 
в некоторых параграфах второго раздела шестого «Логического исследования» (в § 39 
и § § 43‑44), но не проясняет значение этого термина [1, c. 52‑79]. Такую интерпретацию 
наследия Гуссерля мы находим ошибочной и предлагаем альтернативную ей, которую 
условно можно назвать «экзистенциальной» постольку, поскольку она направлена на про-
яснение смысла термина «бытие» в гуссерлевских онтологических экспликациях. Раскры-
тие этого тезиса и составляет цель настоящей статьи. Для реализации нашего замысла мы 
предпримем экскурс в третье «Логическое исследование» и первый раздел «Идей I», где 
прорабатываются проекты формальной и региональной онтологий соответственно.



26

Чурин Г. А.Философия

В своих исследовательских изысканиях мы целенаправленно игнорируем раздел 
о «категориальном созерцании» из шестого «Логического исследования», что может 
быть аргументировано следующим образом. С одной стороны, шестое «Логическое 
исследование» выступает скорее в качестве дополнения к теории значения Гуссерля 
и отвечает на вопрос о том, осуществляется ли акт придания значения во всех актах со-
знания, или же он характерен лишь для ограниченного спектра интенциональных актов. 
С другой стороны, несмотря на тот факт, что основным источником для хайдеггеровской 
критики Гуссерля служит именно раздел о категориальном созерцании, проблематика 
существования во втором разделе шестого исследования вводится в контексте дистинкции 
видов созерцаний: чувственного и категориально оформленного. Высказывания даже 
об обыденных фактах опыта, включающие в качестве необходимого допущения копулу, 
т. е. связку «есть», уже говорят в пользу предварительной формально- категориальной 
фильтрации предметов нашего опыта, ввиду чего следует в первую очередь обратиться 
к дисциплине, исследующей предметно-формальные категории, а именно – к формальной 
онтологии, на концептуальный фундамент которой уже имплицитно опирается основная 
канва шестого «исследования».

Определение формальной и материальной онтологий
Впервые свой набросок формальной онтологии Гуссерль излагает в третьем «Логическом 

исследовании». При всем при этом следует оговориться, что самого термина «формальная 
онтология» в тот период Гуссерль еще не использует, объясняя это существованием более 
удачного и уже распространенного к тому времени майнонговского эвфемизма – «априорная 
теория предметов». «Тогда (в период создания и написания «Логических исследований» – Ч.Г.) 
я еще не решился принять сомнительное по историческим причинам выражение «онтология» 
и (см. с. 222 первого издания) обозначил это Исследование как фрагмент «априорной теории 
предметов как таковых», что А. фон Майнонг сократил до «Теории предмета». В отличие 
от прежнего, принимая во внимание изменившуюся ситуацию, я считаю правильнее вновь 
вернуть права старинному выражению “онтология”» [2, S. 28].

Можно сказать, что под формальной онтологией Гуссерль в первую очередь, как это 
следует из приведенного фрагмента, понимает теорию, обеспечивающую нам возможность 
говорить о предметах как о предметах и об отношениях, в которые предметы в нашем 
опыте вступают между собою.

Впервые предметно-формальные категории вводятся Гуссерлем в дискурсивное 
поле феноменологии под самый занавес 1 тома Логических исследований – в главе под 
названием «Идея чистой логики». К их числу относятся такие категории, как «предмет», 
«положение дел», «единство», «множество», «количество», «отношение», «соединение» 
и т. д. [3, с. 211]. Их появление на авансцене «Логических исследований» обусловлено 
общим тоном «Пролегомен», выдержанных в полемике с психологизмом и его предрас-
судками. Предметно-формальные категории формальной онтологии призваны избавить 
нас от категориальной ошибки, связанной с некорректным отождествлением категорий 
предмета и категорий значения. «Ни в какой другой области познания эквивокация 
не имеет столь рокового значения, нигде спутанность понятий не задерживала до такой 



27

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

степени успехов познания, нигде она не тормозила так сильно даже самое его начало – 
постижение его истинных целей, как в логике. Критические анализы этих пролегомен 
показали это повсюду» [3, с. 212]

Категории значения в контексте идеи чистой логики оказываются конститутивными 
элементами, обеспечивающими идеальное теоретическое единство науки. Они выводятся 
посредством элементарных понятий (Гуссерль называет их «понятиями о понятиях» – это 
«понятие», «истина», «положения» и др. [3, с. 211]) и простейших форм их соединения 
в лице дизъюнктивных, конъюнктивных и гипотетических положений, образующих де-
дуктивное единство теории и теоретической связи положений этой теории друг с другом. 
Всего Гуссерль выделяет два основных вида наук (теорий): абстрактные и конкретные.

Абстрактными науками могут быть названы те дисциплины, что содержат в себе 
родовые истины, которые отвечают за дедуктивную связь между истинами всех теорети-
ческих дисциплин. В подчинении родовым истинам находятся истины индивидуальные. 
Преимущественно индивидуальные истины контингенты, т. к., во‑первых, эти истины 
являются истинами лишь при определенных условиях, в силу чего в одних случаях они 
могут быть существующими, а в других – нет; во‑вторых, из-за их относительности они 
находятся в подчинении истинам родовым, которые обеспечивают «возможность (исходя 
из одних понятий) заключать о возможном существовании индивидуального», т. е. бук-
вально выступают неким априорным базисом для обоснования связи между вещными 
единичностями [3, с. 199]. Индивидуальные истины, в отличие от истин родовых, фор-
мируются вокруг единства вещи, «то есть соединяют все те истины, которые по своему 
содержанию относятся к одной и той же индивидуальной предметности или к одному 
и тому же эмпирическому роду» [3, с. 199]. Именно здесь мы впервые встречаемся 
с прообразом отношения фундированности, играющего в формальной и материальной 
онтологиях фундаментальную роль

Оба типа онтологических систем взаимно ограничивают друг друга: формальная 
онтология интегрирует материальные рода в логическое пространство, в то время как 
материальная онтология наполняет пустые формальные категории содержанием, объ-
яснить которое исходя из чисто логических отношений представляется невозможным. 
Так, мы не можем объяснить причину, из-за которой некий цвет (допустим, что красный) 
обладает именно таким, а не иным окрасом, но зато мы можем говорить о его логических 
характеристиках. Так, например, оттенок красного в логической иерархии выступает 
элементом вида «красное», подчиняющегося в свою очередь роду «цвет».

Различие между обоими видами онтологий завязано на разграничении аналитиче-
ских и синтетических суждений. «…Разграничение между «формальной» и «содержа-
тельной», или материальной, сферой сущностей отражает истинное различие между 
аналитически-априорными и синтетически-априорными дисциплинами и, соответственно, 
законами и необходимостями» [4, с. 227]. Использование «классической» пары понятий 
аналитическое-синтетическое, закрепившееся в философии за именем Канта, позитивно 
переосмысляется Гуссерлем: он выделяет новый критерий аналитичности и, как след-
ствие, новый строгий критерий для построения онтологий [4, с. 231]



28

Чурин Г. А.Философия

Как известно, для Канта аналитическими суждениями можно назвать тот ряд утверж-
дений, в которых предикат В «мыслится» включенным в субъект А в имплицитном виде. 
Второе название аналитических суждений – суждения «проясняющие», т. к. именно 
аналитические суждения делают связь между субъектом и предикатом явной. Связь 
между субъектом и предикатом зиждется на законе тождества. Напротив, синтетические 
суждения, именуемые Кантом также суждениями «расширяющими», суть те, в которых 
предикат В находится за пределами субъекта А, хотя, конечно, и связан с ним. В отличие 
от аналитических суждений, связь между субъектом и предикатом в суждениях синтети-
ческих не обеспечивается законом тождества.

Гуссерль сохраняет логический критерий аналитичности в виде закона тождества, 
но в корне не согласен с кантовским психологизмом, выражением которого является 
утверждение «мыслимости» предиката B в субъекте А. Для этого он обращается к сле-
дующему примеру, уже частично затронутому нами прежде: «…цвет не может быть 
без чего‑то, что имеет цвет, или цвет не может быть без некоторой покрытой им про-
тяженности и т. д., то различие бросается в глаза. Цвет – не относительное выражение, 
значение которого включало бы представление об отношении к чему‑то еще. Конечно, 
цвет «немыслим» без того, что окрашено, но существование чего‑то окрашенного, кон-
кретнее – протяженности, «аналитически» не коренится в понятии “цвет”» [4, с. 228]. 
Иначе говоря, Гуссерль выступает против гипостазирования связей между предметами, 
завязанной на лингвистической игре терминов в аналитических суждения. В противовес 
этому он желает закрепить за аналитичностью жёсткие логические характеристики, что 
позволило бы нам освободиться от произвольных измышлений и ошибочного постули-
рования аналитичности там, где ее нет.

Так, Гуссерль предлагает свою альтернативу интерпретации аналитических и синте-
тических суждений, сохраняя критерий тождественности, но переводя его на язык фор-
мальной онтологии. По мнению Гуссерля, то, что закрепилось в философской традиции 
за «аналитическими суждениями» лучше было бы назвать «аналитическими необходи-
мостями». Аналитические необходимости суть те суждения, которые формируются в ка-
честве следствия осуществления операции спецификации (т. е. начленения содержанием) 
формальных и пустых аналитических законов формальной онтологии. Иначе говоря, 
аналитические суждения – суть не то, что предполагает наличие предиката в субъекте, 
а во – первых, нечто, что не требует обязательного допущения существования како-
го‑либо предмета как в случае с суждениями синтетическими, т. к. они сохраняют свою 
константность только лишь за счет принадлежности к классу предметно – формальных 
категорий; а во‑вторых, работают исходя из принципа взаимозаменимости, согласно ко-
торому значение контекста А сохраняется при переводе выражения в контекст В 1. Можно 
проиллюстрировать это на гуссерлевском примере суждения «существование этого дома 
включает существование его крыши, его стен и остальных частей» [4, с. 230]. На первый 
1 Следует оговориться, что сам Гуссерль не использует выражение «принцип взаимозаменимости». Взамен 
этого он строит цельное повествование своего наброска формальной онтологии в третьем «Логическом 
исследовании». Обращаясь к «принципу взаимозаменимости» в контексте Гуссерля, мы лишь пытаемся подо-
брать наиболее удачный философский эвфемизм для мыслей отца-основателя классической феноменологии



29

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

взгляд может показаться, что это суждение обладает синтетическим характером, по-
скольку является суждением опыта, в пользу чего говорит индексикал «этот». Но, если 
мы обратимся к формальной структуре этого положения, зависимой от трюизма «суще-
ствование целого включает существование его частей», то нам станет ясно, что дом как 
целое обладает такими составными элементами (частями), как крыша, стены и пр. т. п. части. 
И за счет этого выражение, в содержание которого входило местоимение «этот», что указывало 
прежде на его спецификацию и предположение об индивидуальном полагании существования 
предмета «дом», при переводе на язык предметно-формальных категорий приобретает статус 
аналитического, поскольку срабатывает условие взаимозаменимости. За счет этого все термины 
в высказывании беспрепятственно переводятся на предметно-формальный язык

Таким образом, можно сказать, что именно принцип взаимозаменимости в гуссерлев-
ской доктрине приходит на смену кантовскому критерию тождества и отныне он опре-
деляет характер аналитичности суждения. Содержательно – нагруженные суждения же, 
не допускающие формализации входящих в него составных частей salva veritate, называ-
ются синтетическими. Спецификация таких суждений приводит нас не к аналитическим, 
а к синтетическим необходимостям, которые являются каркасом материальной онтологии.

Любое утверждение материальной онтологии осуществляет процедуру спецификации 
первоначально пустых формальных категорий, наделяя их содержательным аспектом. В силу 
того, что эта спецификация происходит в рамках логического пространства – в материальной 
онтологии мы имеем дело не с просто синтетическими суждениями, а с априорно синтетиче-
скими суждениями, фундированными априорно-аналитическими суждениями формальной 
онтологии. Таким образом, можно сказать, что именно предметно-формальные категории 
формальной онтологии, фундирующие предметы онтологии материальной, закрепляют 
за суждениями материальной онтологии априорно-синтетический характер.

Фундаментальными для формальной онтологии понятиями является мереологическая 
пара часть и целое. Предметы либо могут быть частью какого‑то одного целого, либо же 
в качестве части могут быть фундированными целым. Целое и часть открывают нам 
простор для введения и закрепления новых категорий. Такой парой категорий являются 
самостоятельные и несамостоятельные предметы. Предмет называется самостоятельным, 
если мы можем представить его себе обособленно от целого, и несамостоятельным, если 
такой операции осуществить нельзя [4, с. 207]. На основании новой дистинкции само-
стоятельных и несамостоятельных предметов мы приобретаем целый спектр категорий, 
допускающих различные трактовки самостоятельности: абсолютную и относитель-
ную. Наиболее репрезентативными среди них являются «фрагмент» (в терминологии 
«Идей I» – «конкрет») и «момент» (в «Идеях I» за этим термином закреплена категория 
«абстракт»). «Фрагмент» является самостоятельной частью относительно какого‑либо 
целого, что допускает двойственную интерпретацию самой части (т. е. самостоятельной 
в относительном и абсолютном смысле), в то время как момент суть абсолютно несамо-
стоятельная часть – «несамостоятельная сущность именуется абстракт»[5, с. 60]. На ос-
новании фундаментальных категорий формальной онтологии Гуссерля мы можем дать 
первичный ответ о значении “бытия” в его доктрине: быть = быть частью или целым. 



30

Чурин Г. А.Философия

Экзистенциальная же интерпретация формальной онтологии, составляющая предмет 
настоящей статьи, не удовлетворяется сухим ответом Гуссерля, предпринимая попытку 
адаптировать полноту окружающей действительности к логическим категориям, след-
ствием чего становится смещение акцента в рамках формальной онтологии с топики 
предметности на условия возможности этой предметности, т. е. допускает имплицитный 
переход от онтологии к метаонтологии.

Экзистенциальная интерпретации формальной онтологии: Э. Штайн  
и Р. Ингарден

Одними из первых и наиболее ярких реципиентов проекта «формальной онтологии» 
Гуссерля были его непосредственные ученики – Э. Штайн и Роман Ингарден. Во многом 
именно им удалось уловить первичные экзистенциальные мотивы формальной онтологии.

Э. Штайн в своей посмертно опубликованной книге «Potency and Act: Studies toward 
a Philosophy of Being» [6] одну из частей своей работы посвятила проблеме того, как мы 
можем говорить об акте и потенции с позиции формальной онтологии. По ее мнению, 
рубеж между онтологической формой и онтологическим содержанием устанавливает 
понятие полноты (нем. «Fülle») [6, pp. 27‑28]. Если мы, встречаясь с объектом в рамках 
нашего опыта, полностью абстрагируемся от его содержания, оставляя лишь форму, 
то мы имеем дело с одним из видов его онтологической формы. В противном случае, 
когда мы взаимодействуем с качественной и количественной полнотой объектов, т. е. 
специфицируем их формальные характеристики, как сказал бы Гуссерль, то мы имеем 
дело уже не с формальной, а с материальной онтологией. Различие между качествен-
ной и количественной полнотой объекта мы можем проиллюстрировать на следующем 
примере. Допустим, что перед нами находится желтый мяч диаметром 20 сантиметров 
и весом в четверть фунта. В данном случае мы имеем дело с индивидуальным бытием 
объекта, который полностью детерминирован в отношении своих физических характе-
ристик. Качественными аспектами этого мяча выступают его желтизна и круглая форма, 
а количественными – его диаметр и вес. Всего в формальной онтологии Штайн выделяет 
три базовые категории: «нечто» (aliquid) или «объект» (Gegenstand), «что это есть» (quod 
quid est) и «существование» (sein) [6, p. 28].

Проект Штайн безусловно наследует гуссерлевским интуициям, подтверждением чему 
служит сохранение дистинкции материальной и формальной онтологий. Однако, несмо-
тря на все гуссерлевские реминисценции, Штайн усиливает интерпретацию формальной 
онтологии как вспомогательного ресурса, позволяющего определить, что есть и каким 
образом это самое «есть» существует. Во многом такой подход мотивирован выделени-
ем содержательного критерия «полноты» в качестве аналога гуссерлевского принципа 
взаимозаменимости – разграничительного принципа для аналитических и синтетических 
суждений, о чем мы уже упоминали прежде. Поскольку «бытие» является формальной 
категорией в системе Штайн, постольку любое экзистенциальное суждение о том или 
ином предмете предполагает формальную онтологию в качестве своей предпосылки, 
т. к. именно формальная онтология, содержащая фундаментальную категорию «бытие», 
задает условие существования для всех объектов.



31

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Роман Ингарден, еще один ученик Гуссерля, в своей главной работе «Controversy 
over the Existence of the World» [7, 8], следуя букве своего учителя, предпринял попытку 
увеличить количество онтологических систем, добавив к материальной и формальной 
онтологии еще одну – онтологию экзистенциальную. Экзистенциальная онтология за-
нимается исследованием модусов существования. По замыслу Ингардена выделение 
особого вида экзистенциальных категорий вводит разнообразие в саму структуру бытия, 
гарантируя нам экзистенциальную полноту мира. Так, например, «бытие идеальным» 
конституируется экзистенциальной онтологией, т. к. эта дисциплина проводит различие 
между идеальным, реальным, материальным и др. способами существования. Следова-
тельно, в ингарденовоской экзистенциальной онтологии разрабатываются гуссерлевские 
предметно-формальные категории вроде «отношения» и «положение дел», например.

Во втором томе «Controversy over the Existence of the World» [8] Ингарден строго 
проводит различие между формальной и материальной онтологией. Если для Штайн 
основной принцип суждений материальной онтологии был основан на допущении 
о полноте (как качественной, так и количественной), то у Ингардена материальная 
онтология исследует качественность как таковую, «чистую качественность» [9]. Так, 
например, под область действия материальной онтологии подпадает вопрос о том, 
почему два свойства у двух разных объектов мы причисляем к категории ширины 
(например), а не высоты или длины. Формальная онтология же, в свою очередь, 
задается вопросом о том, почему свойство как категория «свойство» существует та-
ким, а не иным образом. Иначе говоря, онтологическую иерархию Ингардена можно 
представить следующим образом: экзистенциальная категория определяет категории 
существования, материальная онтология рассматривает содержательную структуру 
экзистенциальных категорий, а формальная онтология определяет условия существо-
вания для той или иной экзистенциальной категории. Подобного рода структуризация 
и упорядочивание категориального аппарата в трудах Гуссерля лишний раз наводит 
нас на мысль об имплицитном многообразии онтологических тезисов в его трудах, 
выявить которые было под стать двум его непосредственным ученикам.

Продолжая развивать интуиции Штайн и Ингардена, К. Мажолино, анализируя 
логическую часть региональной онтологии «Идей I» [10], которая во многом схожа 
с материальной онтологией из «Логических исследований», упрекает своих фило-
софских предшественников (в первую очередь, конечно, Хайдеггера) в поспешном 
обвинении Гуссерля в отсутствии проработки вопроса о бытии. По его мнению, вся 
региональная онтология (вместе с логическими категориями), занимающаяся ис-
следованием материальных (в противовес формальным и чисто логическим) родов, 
открывает хотя и опосредованно, способы существования предмета. Если для регио-
нальной онтологии основной задачей является поиск наивысшего материального рода, 
то делать это стоит через понятие «бытия», выступающего наивысшим обобщающим 
регионом [10, p. 47]

Бытие как наивысший регион синтезирует в себе сущностное многообразие объектов 
в едином «wesenseinheitliche Verknüpfung» [2, S. 36‑38], т. е. в «сущностно едином сочета-



32

Чурин Г. А.Философия

нии наивысших родов», включающего в себя как эйдетические сущности, так и парадигму 
индивида, выполняющего функцию Urgegenstand`а,“праобъекта”, с которого и начинается 
категориальный анализ сущностей [10, p. 41]

Прототипом для тезиса об онтологической генерализации сущего в философии Гус-
серля, полагает Мажолино, послужило аристотелевское «pros hen», связанное с метафи-
зическим проектом Стагирита для построения науки о бытии как бытии, being qua being, 
и получившее свое развитие в диссертации Ф. Брентано, учителя Гуссерля

Свой тезис Мажолино развивает за счет того, онтология для Гуссерля – это не мей-
нонговская теория предметов, например, а синтез содержательных и логических кате-
горий: «все – начиная с того, что Гуссерль присвоил себе аристотелевское tode ti – ясно 
указывает на то, что… «быть» – это быть-индивидуумом, или быть-абстрактной-частью 
индивидуума, или быть-связанным-с-индивидуумом» [10, p. 49]

Как мы можем заметить, проект экзистенциальной онтология Р. Ингардена согласуется 
с тезисами Claudio Majolino, несмотря на тот факт, что Инагарден для экзистенциальной 
трактовки категорий вводит отдельный регион бытия, а Мажолино пытается представить 
его как нечто, содержащееся в региональной онтологии в свернутом виде. Скорее, эк-
зистенциальная онтология Ингардена выступает дериватом онтологии формальной, т. к. 
закрепляет за собой все предметно-формальные категории, но оставляет за формальной 
онтологией ее синтаксический аппарат, определяющий условия существования вещи. 
И в таком случае можно сказать, что позиция Ингардена и Штайн сходятся в вопросе 
интерпретации формальной онтологии, а именно – как метаонтологической структуры, 
определяющей условия существования для предметов, несмотря на расхождения в спо-
собах определения формальности (в случае с Штайн – это отсутствие качественной и ко-
личественной полноты, в то время как для Ингардена формальное суть нечто абсолютно 
бескачественное: «это то что остается от сущности, когда мы абстрагировались от всего 
качественного» [8, p. 26].

Заключение
Таким образом, можно заметить, что первоначальная задача формальной онтологии 

из «Пролегомен», связанная с фиксацией предметно-формальных категорий, при расши-
рении ее интерпретативного круга, как мы это показали на материале работ Э. Штайн 
(включение категории «бытие» в список предметно-формальных категорий) и Р. Ингардена 
(наравне с формальной и материальной онтологиями он добавил еще одну – экзистенци-
альную онтологию), позволяет осуществить переход от строго онтологических вопросов 
(«что есть?», например) к вопросам метаонтологическим, а именно – к вопросу «что 
значит ответить на вопрос “что есть?”»



33

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Список литературы

1.	 Хайдеггер М. Пролегомены к истории понятия времени. Томск: Издательство 
«Водолей», 1998.– 384 с.

2.	 Husserl, E. (1976). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie I: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. Martinus Nijhoff.

3.	 Гуссерль Э. Логические исследования. Т. I: Пролегомены к чистой логике/ Пер. 
с нем. Э. А. Бернштейн под ред. С. Л. Франка. Новая редакция Р. А. Громова. – М.: Ака-
демический Проект, 2011. – 253 с.

4.	 Гуссерль Э. Логические исследования. Т. II. Ч. 1: Исследования по феномено-
логии и теории познания / Пер. с нем. В. И. Молчанова. – М.: Академический Проект, 
2011. – 565 с.

5.	 Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологической философии. 
Книга первая / Пер. с нем. А. В. Михайлова; Вступ. ст. В. А. Куренного. – М.: Академи-
ческий Проект, 2009. – 489 С. (Философские технологии)

6.	 Stein E. (2009). Potency and Act: Studies toward a  Philosophy of Being. ICS 
Publications.

7.	 Ingarden R. (2013). Controversy over the Existence of the World: Volume I. Peter Lang.
8.	 Ingarden R. (2016). Controversy over the Existence of the World: Volume II. Peter Lang.
9.	 Hakkarainen J., Keinänen, M. (2023). Formal Ontology. Cambridge University Press.
10.	 Majolino C. (2015). Individuum and region of being: On the unifying principle 

of Husserl’s «headless» ontology: Section I, chapter 1, Fact and essence // A. Staiti (Ed.), 
Commentary on Husserl’s «Ideas I (pp. 33‑50). De Gruyter.

Сведения об авторе
Чурин Георгий Андреевич – студент направления «Культурология», Московский 

государственный университет им. М. В. Ломоносова, Российская Федерация, г. Москва
E-mail: churingeorge1917@gmail.com

Churin G. A.

EXISTENTIAL INTERPRETATION OF FORMAL ONTOLOGY: E. STEIN  
AND R. INGARDEN

Abstract: The article attempts to respond to Heidegger’s reproach against Husserl for the 
lack of proper study of the question of being within the framework of phenomenology. To do 
this, we make a brief bibliographic digression, referring to Husserl’s “Prolegomena to Pure 
Logic”, where Husserl outlines his project of “pure logic”, and the third “Logical Study”, 
which contains a draft of formal ontology. Turning to the specifics of the formal ontology, we 
consider it in conjunction with material ontology, clarifying the essential differences between 
one ontological system and another. Based on this, we draw the primary conclusion that for 



34

Чурин Г. А.Философия

Husserl to exist is to be one of the mereological constants, a part or a whole. Husserl’s position 
on the question of the meaning of being was developed by his direct students, primarily E. Stein 
and R. Ingarden. Each of them, while maintaining the basic appearance of Husserl’s ontological 
studies, offered his own alternative to the project of the master of classical phenomenology, 
focusing on existential motives in formal ontology, which in the future will allow us to move 
from considering formal ontology as one of the subspecies of ontological systems to formal 
ontology as meta-ontology.

Key words: Husserl, existential ontology, Stein, Ingarden, formal ontology.

References

1.	 Heidegger M. Prolegomeny k istorii ponyatiya vremeni [Prolegomena to the History of 
the Concept of Time]. Tomsk: Izdatel’stvo «Vodoley», 1998. 384 s.

2.	 Husserl E. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-
phie I: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. The Hague: Martinus Nijhoff, 1976.

3.	 Gusserl’ E. Logicheskie issledovaniya. T. I: Prolegomeny k chistoy logike [Logical 
Investigations. Vol. I]. Moscow: Akademicheskiy Proyekt, 2011. 253 s.

4.	 Gusserl’ E. Logicheskie issledovaniya. T. II. Ch. 1: Issledovaniya po fenomenologii 
i teorii poznaniya [Logical Investigations. Vol. II, Pt. 1]. Moscow: Akademicheskiy Proyekt, 
2011. 565 s.

5.	 Gusserl’ E. Idei k chistoy fenomenologii i fenomenologicheskoy filosofii. Kniga pervaya 
[Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy. Book I]. 
Moscow: Akademicheskiy Proyekt, 2009. 489 s.

6.	 Stein E. Potency and Act: Studies toward a Philosophy of Being. Washington, D.C.: 
ICS Publications, 2009.

7.	 Ingarden R. Controversy over the Existence of the World: Volume I. Frankfurt am Main: 
Peter Lang, 2013.

8.	 Ingarden R. Controversy over the Existence of the World: Volume II. Frankfurt am 
Main: Peter Lang, 2016.

9.	 Hakkarainen J., Keinänen M. Formal Ontology. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2023.

10.	 Majolino C. Individuum and region of being: On the unifying principle of Husserl’s 
«headless» ontology: Section I, chapter 1, Fact and essence. In: Staiti A. (ed.) Commentary on 
Husserl’s Ideas I. Berlin: De Gruyter, 2015, pp. 33‑50.

Churin Georgii Andreevich – a student in Cultural Studies, Moscow State University, Rus-
sian Federation.

E-mail: churingeorge1917@gmail.com



35

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

УДК 141
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-35-50

ФОРМАЛИЗАЦИЯ ОНТОЛОГИЧЕСКИХ ПОЗИЦИЙ НАБЛЮДАТЕЛЕЙ 
В СОЦИАЛЬНО-ГУМАНИТАРНОМ ЗНАНИИ

Абдрафиков Р. Р.

Аннотация: Вопрос о фундаментальных различиях онтологических взглядов субъ-
ектов, по-разному определяющих «что есть социальная реальность», возникает у нас 
в связи с задачей создания компьютерной модели социальных взаимодействий. Воспро-
изводство человеческой субъективности в виртуальной среде требует рационального 
представления самых глубоких метафизических оснований. В качестве базового метода 
используется «интервальный подход». Для достижения поставленной цели решаются 
следующие задачи: 1. Опираясь на данные нейробиологии, делается уточнение функцио-
нальных особенностей рассудка и разума и их роль в направленности взглядов субъектов. 
В качестве примеров рассматриваются взгляды Платона и Аристотеля, а также пред-
ставителей «новой онтологии». 2. Проводится совмещение классификации наблюдате-
лей в «интервальном подходе» с инструментом компьютерных наук. Итогом работы 
является модель, объясняющая выбор элементов и языка конструирования социальной 
реальности.

Ключевые слова: онтология, позиция наблюдателя, «интервальный подход», «спе-
кулятивный поворот», MDA-framework.

1. Введение
Необходимость формализовать онтологические позиции наблюдателей у нас возникла 

в процессе разработки компьютерной модели социальной реальности. Взгляд самого 
разработчика на создаваемую программу сравним с «метаинтервальной» позицией, пред-
ложенной авторами «интервального подхода», Ф. В. Лазаревым и М. М. Новоселовым [1].

Сравнивая «интервальные (познавательные) ситуации» (ИС), представляющие субъек-
тивные системы отсчета или контексты рассмотрения, только в пределах которых и можно 
что‑то говорить о наблюдаемой/исследуемой реальности [2, с. 271], Ф. В. Лазарев при-
ходит к необходимости произвести обобщение ИС наблюдателей из метаинтервальной 
позиции («над интервалом») [3, с. 147].

Таким способом, с точки зрения «интервального подхода» предлагается попытка 
классификации познавательных позиций для социально-гуманитарного знания:

•	 видение реальности общественным индивидом – «изнутри»;
•	 видение реальности ученым-обществоведом (социологом, политологом, футу-

рологом) – «извне»;
•	 видение реальности методологом – «над интервалом» [4, с. 19].
Массовый индивид находится «изнутри» своей интервальной ситуации и не может 



36

Абдрафиков Р. Р.Философия

увидеть возможности перехода в другие перспективы видения. Профессиональный уче-
ный также оказывается под воздействием различных социальных условий. Для обнару-
жения и исследования данных условий, имеющих объективный интервальный характер, 
необходима метатеоретическая позиция методолога – «над интервалом», учитывающая 
зависимость выводов ученого-социолога от социальных предпосылок [Там же].

Вообще, нет смысла говорить о реальности, не учитывая позицию наблюдателя. 
Но предложенной классификации недостаточно, чтобы произвести строгую формализа-
цию субъектных оснований. С точки зрения «интервального подхода», мировоззренческие 
ограничения ставятся в зависимость от интервальной структуры реальности, от социальных 
условий, но при этом данные ограничения для субъекта остаются его фундаментальными 
онтологическими убеждениями, не рефлексируемыми на уровне сознания. Возникает во-
прос, что обусловливает выбор субъектом той или иной интервальной ситуации? Чтобы 
формализовать данные ограничения, их необходимо перевести на уровень сознания, т. е. 
найти рациональное объяснение тому, что есть эта вера.

Казалось бы, проще всего пойти путем определения понятия, ответив «что есть ре-
альность?», и тогда между субъективными позициями уже возникнет связь. Но вопрос 
о реальности можно считать самым сложным вопросом в философии, поскольку это всегда 
вопрос о всеобщем, о чем в принципе можно мыслить, о том, с чего начинается картина 
мира любого человека. Ответить на поставленный вопрос используя одну лишь логику, 
невозможно.

Любое наше представление о реальности, о мире базируется на вере. Именно привычка 
верить является нашей первичной онтологической установкой. Исторически сложилось 
три варианта убеждений о доступе к реальности:

1.	 Через чувственные восприятия реальность определяется как предметный мир, вещи;
2.	 Умозрительно реальность видится как единый, текучий поток становления;
3.	 И в третьем варианте мы можем мыслить о мире получая данные только от орга-

нов чувств, и поскольку прямой доступ к объективной реальности невозможен, у человека 
остается только его субъективная, трансцендентальная реальность.

Итак, проблему представляет то обстоятельство, что данные варианты фундаменталь-
ных онтологических убеждений не рефлексируются в качестве дедуктивных оснований. 
Исходный пункт онтологии, это не просто точка зрения, не просто то, что определяет 
направление взгляда, это еще и принцип, который собирает в единство и формирует 
определенную картину мира. Известно выражение И. Канта относительно этой веры, 
как о «скандале для философии» [5, с. 36], ввиду необходимости доверять чувствам, 
и невозможности какого‑то их логического доказательства.

Мы постараемся взглянуть на данные паттерны мышления используя интервальный 
подход. У нас появляется две задачи: 1. провести объективацию стороны субъекта, чтобы 
увидеть, как формируются фундаментальные убеждения на уровне мышления, и 2. соот-
нести представленные варианты веры с классификацией авторов интервального подхода.



37

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

2. Решение задачи – 1: объективация мышления 1 [6]
2.1 Вопрос объективного основания различий рассудка и разума
Занимаясь моделированием социальных взаимодействий в компьютерной среде, мы 

пришли к необходимости представления в алгоритмических кодах когнитивных способ-
ностей. Мы исходим из того, что мышление как функция высшей нервной деятельности 
является частью психики, которая, в свою очередь, представляет для нас последовательный 
результат эволюционного процесса, воплотившегося в уровнях психических потребностей 
(часть нашей теоретической модели представлена в статье [7]). Таким образом, мышление 
определяется нами как эволюционная надстройка психики (высший уровень потребностей), 
социальная программа, функция управления, прогнозирования, планирования, принятия 
решений, постановки целей для более эффективного выживания в среде. Говоря в терминах 
современных компьютерных технологий, мышление – это программное обеспечение, носите-
лем которого является мозг. Мыслительная деятельность, даже когда мы думаем о прошлом, 
всегда направлена в будущее.

Несмотря на общую направленность, уже с древности, с Гераклита, который различал 
способы мышления («один видит частное, другой целое»), обнаруживаются функциональ-
ные различия в уровнях понятийного мышления – рассудка и разума. Разумеется, данные 
понятия являются спекулятивными, но наша задача состоит в создании виртуальной 
модели их различий. Нам предстоит ответить на два вопроса: является ли это различие 
объективным, и если это так, то что лежит в их основе.

О соотношении рассудка и разума размышляли Платон, Аристотель, Н. Кузанский, 
Дж. Бруно, их функции уточняли И. Кант, И. Г. Фихте, Ф.В.Й. Шеллинг, Г.В.Ф. Гегель, 
и др. С эпохи Возрождения разум стал считаться более высоким уровнем познания, чем 
рассудок. Более детально их функциональные различия сформулированы в немецкой 
классической философии.

Но анализ, сформировавшихся в течении прошлого столетия, взглядов на функци-
ональные различия рассудка и разума, показывает, что какого‑то ясного, объективного 
понимания о деятельности данных уровней мышления до сих пор не достигнуто. «Чаще 
всего в рассудке усматривают способность мышления, общую для человека и животных. 
При этом одни говорят о полном (следовательно, метафизическом) преодолении его вместе 
с отчужденным обществом, другие утверждают о неразрывной «диалектической» связи 
рассудка с разумом, о постоянном процессе «снятия» их друг другом. Объединяет же 
эти точки зрения представление о метафизически-механистической сущности рассудка, 
который является «низшей» ступенью по сравнению с вечно «диалектическим» по своей 
сути разумом». [8, с. 69].

2.2 Разум и рассудок на основании данных нейробиологии
Стараясь прояснить вопрос об объективных основаниях функциональных разли-

чий рассудка и разума, мы решили обратиться к исследованиям нейробиологов в об-
ласти природы понятийного мышления. К. В. Анохин в своей теории «Мозг и Разум» 

1 В основе данного параграфа используются материалы доклада на VII Международном форуме «Cognitive 
Neuroscience – 2024».



38

Абдрафиков Р. Р.Философия

называет разум – гиперсетью или «когнитомом», элементами которой (–ого) являются 
«коги» – единицы качественно специфического опыта, своеобразные ментальные кванты 
в совокупной системе когнитома [9, с. 27]. Понятие разум им используется не в строго 
философском смысле и служит синонимом мышления вообще. Фактически, он говорит 
о пучках когнитивных связей между нейронами, активность которых и обуславливает 
наш опыт и в сумме дает нам представления об объектах, т. е. понятия.

Рисунок 1. Дополненный рисунок из презентации К. В. Анохина [привод. по 10].

В свою очередь, обнаруженные слои когнитома дают нам основания полагать, что 
возможно именно они фактически определяют функциональные различия рассудочного 
и разумного мышления. Для моделирования когнитивных процессов важно понимать, 
что данное различие более не является спекулятивным, а имеет под собой объективную 
основу. С одной стороны, наличие объективной структуры должно служить детерминантой 
для мышления и указывать на закономерности его развития. С другой, это означает, что 
и рассудок, и разум функционируют в пределах одной системы, и развитый разумный 
стиль мышления вовсе не исключает функции рассудка, но обратное возможно по причине 
того, что разум, в определенной степени, остается рассудочной надстройкой.

2.3 Источник данных для разума
Возвращаясь к прошлым представлениям, вспомним, что при всем различии взглядов 

в одном все же Гегель соглашался с Кантом, а именно в том, что мышление на уровне 
разума никак не связано с внешним источником чувственных данных.

Сегодня есть все основания полагать, что это не так и связь все же есть. Нами выдви-
гается гипотеза, что понятия разума, которым Кант дает характеристику «априорных» 
и «синтетических», также, как и рассудочные универсалии, имеют свой источник. Наи-
более ранним из таких понятий является «единое». Но в отличие от категорий рассудка, 
формируемых методом индукции на основе данных органов чувств, источник данных для 



39

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

разумного уровня мышления не обнаруживает себя в качестве органа. Однако, наличие, 
хоть и не очевидного, ощущения порядка (интервальности) невозможно отрицать. Именно 
это ощущение лежит в основе не только понятий разума (таких, как единство, порядок, 
гармония, симметрия, мера, красота), но и ритм, рифма, мелодия создаются благодаря 
этому чувству. Даже речь, как набор разрозненных звуков, а соответственно, и понятийное 
мышление, и логика, становятся возможными благодаря ему же. Можно назвать данное 
ощущение протомышлением (интуиция). Не замечать данное ощущение стало древнейшей 
традицией начиная с Аристотеля, что противопоставило его метафизику платоновской 
и, по сути, определило дальнейшую тенденцию всей мировой философии, а за ней и науки.

Возникает вопрос, что непосредственно в самой реальности является объектом 
восприятия для данного ощущения порядка? И здесь мы можем сослаться не только 
на объективные интервалы реальности, в «интервальном подходе», но и на представителя 
«новой онтологии», Леви Р. Брайнта, который задается вопросом «доступа к знанию». Суть 
его позиции сводится к объективному существованию «различий», которые обязательно 
имеют значение. Рассуждая о природе объектов, Л. Брайант заключает, что они являются 
«структурированными различиями», а природа самих различий – это деятельность. От-
сюда существование им мыслится в платоновском духе, «как своего рода действие или 
движение» [11, с. 265].

Итак, взгляды независимых исследователей сходятся на том, что «различия» (интер-
валы) не просто объективны, они еще определенным образом структурированы (упоря-
дочены), что и позволяет их субъективно абстрагировать, а в процессе компьютерного 
моделирования реального мышления именно различия или интервалы и становятся 
объектами кодирования.

2.4 Функции рассудка и разума
С учетом названного источника данных для разумного мышления, рассмотрим более 

подробно функции рассудка и разума.
Доверие чувственным восприятиям является необходимой функцией для выживания 

во внешнем мире. Для мыслящего субъекта эта вера становится критерием существо-
вания или способом объективации, которым он, в большинстве случаев не рефлексируя 
этого, обнаруживает для себя границы жизни и познаваемости мира. Доверие чувствам 
не только определяет различные онтологические перспективы, мировоззрения и картины 
мира, а создает изначальный контекст рассмотрения любых вопросов, границы видения, 
за пределами которых для человека реальности нет. В рассудочном следовании данная 
вера становится определяющей для его субъект-объектной логики.

Таким образом, материал для рассудка предоставляют чувственные восприятия, ко-
торые задают ему направленность и систему координат. По этой причине рассудочное 
мышление становится образным и функционирует как бы в «трех измерениях».

Функция Рассудка связана с аналитической обработкой очевидных результатов чув-
ственных восприятий, обнаружением (конструированием) причин по следам, т. е. ре-
зультатам, созданием индуктивных обобщений. Индукция на этом уровне мышления 
является приоритетным логическим методом.



40

Абдрафиков Р. Р.Философия

В ходе выведения причин из следствий и результатов деятельности рассудок сам 
того не замечая уходит в «прошлое», в ретроспективу. Парадокс заключается в том, что 
ретроспективно выведенные причины оформляются в фундаментальные понятия, и для 
последующих поколений становятся незыблемыми истинами, из которых строится уже их 
причинно-следственная логика. Насколько данные понятия действительно соответствуют 
реальности, средствами этой же логики проверить невозможно.

Ретроспективный характер рассудка проявляется в любой исследовательской деятель-
ности. К примеру, физика уходит к поиску оснований во взаимодействиях элементарных 
частиц. На аналогичную проблему в изучении истории обращает внимание В. Е. Кемеров: 
«На первом плане у нас – результаты, на втором – средства, на третьем – условия и лишь 
на четвертом – сам процесс деятельности людей. Так формируется «изнаночный» образ 
истории, ее видение в обратной перспективе, открывающей и высвечивающей деятель-
ность людей через призму ее результатов» [12, с. 39]. Но на пути рассудочного следования 
абсолютное начало, из которого было бы возможно дедуктивно вывести любые следствия, 
и, к примеру, подтвердить наличие логической связи между биологической и социальной 
природой человека, мозгом и сознанием, оказывается недостижимым. Поэтому, дедукция 
на уровне рассудка также используется, но только для решения частных задач и кратко-
срочного прогнозирования.

Направление для деятельности разума, как мы считаем, задается на досознательном 
уровне ощущением порядка (интервальности), (что привычно называют интуицией, 
без конкретного определения ее объекта). Кроме ощущения порядка, материал для раз-
ума предоставляет рассудок в виде общих понятий (универсалий). Усматривая во всем 
порядок и взаимосвязь вещей в потоке их становления, разум добавляет к рассудочной 
системе координат четвертое измерение времени. Отсюда вопрос об объективном суще-
ствовании – знании чего‑то самого по себе (для себя, собственное существование), это 
именно вопрос разума о цели существования познаваемого объекта, а не вопрос на уровне 
рассудка о существовании объекта для нас (для субъекта). Разум, в противоположность 
рассудку, перспективен, т. е. ориентирован на целеполагание, но зависим от деятельности 
рассудка. Функция разума состоит в поиске диалектических связей между рассудочны-
ми обобщениями, достижении целостного видения мира, упорядочивании рассудочных 
понятий, постановке целей для создания как можно более далекого горизонта планиро-
вания деятельности человека и общества. Отсюда приоритетным логическим методом 
разума становится дедукция, т. е. стремление вывести и подчинить единству и порядку 
все то множество индуктивных обобщений, предоставляемых рассудком.

В зависимости от того, чему субъект познания отдает приоритет в познавательной 
деятельности на основе привычки верить (единству мира или множеству доступных чув-
ствам вещей), формируются разумный или рассудочный стили мышления и различные 
онтологические картины мира.

С позиции рассудка порядок есть лишь априорная форма мыслительной деятельно-
сти, инструмент или средство установления правил. Рассудок не способен осознавать 
его не только как цель, но и как собственную форму. На ранней стадии формирования 



41

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

рассудочного мышления существование объективного порядка вещей не осознается. 
Разумным мышление стремится стать в тот момент, когда начинает обращать внимание 
на неочевидную всеобщую взаимосвязь и единство среди множества различий.

Наиболее яркое проявление противоположных взглядов, основанных на разумном 
и рассудочном мышление, обнаруживается уже в античности. С точки зрения «интер-
вального подхода» мы провели сравнение познавательных позиций Платона и Аристо-
теля [13]. Важнейшим достижением Аристотеля стало создание им системы категорий 
и формальной логики, т. е. первого и единственного системного способа мышления 
в языковых понятиях.

Итог рассудочной формальной логики Аристотеля: рационально (в причинно-
следственных связях) мыслятся только понятия о чувственно воспринимаемых или пред-
ставляемых вещах. Все остальное (сами чувства, мышление, разум, сознание, психика, 
ценности, душа, смысл жизни, отношения между людьми и т. д.) рационально не позна-
ется. Между сознанием и телом создается разрыв. Сознание – как самостоятельный центр 
мышления, чувств, желаний, фактически подменяет собой всего человека. Но потребность 
объяснения духовного мира людей остается [13, с. 195].

Аристотелевская позиция, как наиболее очевидная, в последующем стала опреде-
ляющей для естественно-научного познания в опыте, но на ее основе оказалось невоз-
можным познание движущих сил, внутреннего мира человека и любых ненаблюдаемых 
эмерджентных процессов.

Отказ Платона от чувственного познания вечно становящегося предметного мира, на-
против, нами понимается и как отказ от чувственно-рассудочных понятий, что заставляет 
его опираться исключительно на возможности разума. На наш взгляд, задача Платона была 
тождественна нашей. Занимая «метаинтервальную» позицию, он также пытался создать 
модель мира, используя известные на то время научные средства геометрии и математики, 
и начинал «с чистого листа». В диалогах Теэтет, Софист, Парменид, Филеб и Тимей нами 
прослеживается системность взглядов Платона, его стремление создать универсальный 
метод рационального познания становящейся природы и человека [13].

2.5 Позиция антиреализма
Итак, при дискурсе о реальности, с точки зрения доступа к ней с позиций рассудочного 

и разумного мышления, исторически первыми сформировались две противоположные 
позиции реализма: либо реальность чувственно познаваема, либо реальность чувствен-
но непознаваема. Впервые такое противоречие возникло еще у Аристотеля и Платона. 
Реальность для Аристотеля представлял мир вещей, а реальностью для Платона был 
единый поток становления вещей.

Остается нерассмотренным третий вариант веры называемым в философии антиреа-
лизмом. С появлением эмпиризма, скептицизма и позиции Канта мировоззрение филосо-
фов раскалывается на два лагеря, сторонников возможности доступа к реальности через 
чувственные восприятия и сторонников полного отсутствия доступа к реальности, т. е. 
продолжателей идеи Канта. Фактически Кант, отрицая возможность непосредственного 
доступа к реальности, вынужден был создать иную, субъективную реальность, которая 



42

Абдрафиков Р. Р.Философия

конструируется каким‑то априорным способом. Таким образом, в отсутствие доступа 
к всеобщей реальности появляется индивидуализированная феноменальная реальность 
внутреннего мира субъекта, противостоящая объективному миру.

Для естественнонаучного познания в опыте противостояние субъекта и объекта яв-
ляется необходимым теоретическим методом и проблемы не представляет. Но такое же 
проникновение со стороны рассудочного следования во внутренний мир человека, и, соот-
ветственно, определение причин социальных взаимодействий путем экспериментальных 
наблюдений невозможны. Поэтому, для познания человека и общества такая оппозиция 
означает необходимость объективировать самого субъекта в качестве предмета для рацио-
нального познания. Данная цель стояла перед философией на протяжении, как минимум, 
всего прошедшего столетия. Преодоление данного противостояния диктовалось логикой 
субъект-субъектных отношений человеческих индивидов, и вначале за пределы идеальных 
феноменологических представлений в понятиях не выходила (феноменология, герменевтика, 
структурализм, постструктурализм). Антиреалистическая философия доступ к внутренне-
му миру субъекта находила в описании языковой деятельности (дискурса) и в наблюдении 
социальных действий. Итак, можно констатировать, что предметом для философии этого 
периода стал не сам человек в единстве души и тела, а его деятельность.

Однако, в отсутствии иных возможных методов, единственным средством «наук 
о духе» (по классификации Дильтея) для описания социальной деятельности оставался 
естественный язык. Однако, созданная Аристотелем модель мышления на основе поня-
тийных связей между сущностями вещей была предназначена для объяснения причин 
видимого мира. Данные категории не подходили для объяснения внутреннего мира че-
ловека и социальной реальности.

В результате обнаруживаемых с позиции рассудочного (ретроспективного) антире-
ализма социальных закономерностей («интервалов абстракций»), создавались новые 
обобщающие понятия, которые закладывались в основания теорий («интервальных 
ситуаций»), но данные понятия оказывались взаимно несогласуемыми и не способными 
охватить все многообразие человеческой жизни.

Возможна ли соизмеримость между знанием о социальной реальности и его вы-
ражением путем естественного языка? К примеру, Т. Г. Керимов приходит к выводу 
об «избыточности социального относительно любых его описаний» [14, с. 124]. Данное 
заключение им делается из «принципа “недоопределенности” теории эмпирическими 
данными» [Там же], выдвинутого У.B.О. Куайном. Таким образом, социальная реаль-
ность, являясь «гетерогенной» и «контингентной», остается «недоопределенной» тео-
риями, т. е. «избыточной», что говорит об ограниченности любых языковых спекуляций 
в естественном языке.

2.6 «Новая онтология»
К концу прошлого века, рассудочные представления последователей антиреалисти-

ческой философии, замкнутые в языковом дискурсе, постепенно трансформировались 
в сеть понятий и уже следующим шагом в новом тысячелетии стал «спекулятивный 
поворот» [15], обозначивший новый взгляд на реальность как на сеть функциональных 



43

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

взаимосвязей не только людей, но и вообще любых существ и вещей. «Новая онтология» 
как взгляд на реальность через призму сетевых предметных связей преодолевает не только 
родовидовую формальную логику, но и любые постмодернистские языковые дискурсы.

Однако, взгляды представителей «новой онтологии» также оказываются зависимы 
от направлений рассудочного и разумного следования. В результате, между сторонни-
ками видеть реальность как сеть предметных взаимодействий возникают ожесточенные 
споры.

Яркими представителями рассудочного направления оказываются автор Акторно-
Сетевой Теории, Бруно Латур, и создатель «объектно-ориентированной онтологии», Грем 
Харман. Они предлагают путем наблюдения за акторами (вещами) и «пересборки» связей 
между ними определить, что такое социальное, что есть общество, какова социальная 
структура, социальный порядок [16]. Г. Харман считает, что доступ к объектам невозмо-
жен без чувственного восприятия – чувственной интенции [17]. В результате, поле зрения 
данных исследователей ограничивается словесным описанием локальных, наблюдаемых 
связей вещей, которое не может объяснить причины этих взаимодействий.

Поэтому не вызывает удивления критика Г. Хармана в адрес коллег (Иен Гамильтон 
Грант и Мануэль Деланда), занимающих аналогичную Платону разумную позицию 
«становления». Г. Харман искренне не понимает их взгляда на реальность, спраши-
вая: «почему генетическому процессу должен быть отдан приоритет перед полностью 
сформировавшимися индивидами» [18, с. 12].

Как уже было сказано, И. Г. Грант и М. ДеЛанда являются не менее яркими продолжа-
телями позиции платоновского «становления». И. Г. Грант уточняет, что для рассмотрения 
любого объекта необходимо учитывать «условия, от которых зависит его существование». 
Они «не принадлежат этому объекту – это не “его” условия, а условия, которые его делают 
возможным» [19, с. 43]. Причем, это такие условия, которые всегда находятся в становле-
нии, в ненаблюдаемых «скачках» или, как у Уайтхеда, «переходах» [20] от стадии к стадии.

М. ДеЛанда идет еще дальше своего коллеги И. Г. Гранта и ищет методы, как позна-
вать те самые ненаблюдаемые эмерджентные «переходы» – условия системных связей. 
Наблюдаемая – «линейная» причинность давно изучается естественными науками путем 
экспериментальных методов, однако ненаблюдаемая – «эмерджентная» причинность се-
годня представляет проблему не только для естественных наук [21], но и для социально-
гуманитарных. Новое эмерджентное свойство целого «порождается причинными вза-
имодействиями между его составными частями. Т.е. взаимодействия, в которых части 
проявляют свою способность воздействовать и подвергаться воздействию, составляют 
механизм возникновения свойств целого» [22, с. 385]. Объяснение, прямо в духе плато-
новского Теэтета, но без ссылок на Платона, должно учитывать «не только способность 
сущности воздействовать, но и ее способность подвергаться воздействию» [22, с. 384].

Вариантов таких взаимодействий возможно великое множество, однако их результат, 
«во многом является продуктом истории процесса», который, по мнению М. ДеЛанда, 
невозможно вывести из отдельного уравнения. С большим воодушевлением мы обнару-
живаем у М. ДеЛанда, что «один из способов подойти к изучению структуры этих более 



44

Абдрафиков Р. Р.Философия

сложных пространств возможностей – выйти за рамки математических моделей и пере-
йти к компьютерному моделированию» [22, с. 391]. Компьютерные модели позволяют, 
не отказываясь от физикализма, использовать целые совокупности уравнений и таким 
способом установить междисциплинарные связи между естественными и социально-
гуманитарными науками.

Рассмотренные функциональные особенности уровней мышления актуальны для мо-
делирования интеллектуальных процессов («сильного ИИ») в виртуальной среде, что по-
зволит в перспективе получить доступ к созданию моделей социальных взаимодействий.

3. Решение задачи – 2: попытка формализации позиций наблюдателей
3.1 MDA-framework
Для формализации уровней рефлексии воспользуемся инструментом геймдизайне-

ров – «MDA-framework» [23]. В контексте настоящей статьи данный инструмент удачно 
иллюстрирует онтологические позиции и гносеологическую направленность взглядов 
рассудочного и разумного следований, обнаруживаемые в качестве различных фунда-
ментальных убеждений (интервальных ситуаций). То, на что направлены взгляды субъ-
ектов – интервальная структура реальности – представлена схемой MDA. Данная схема 
позволяет проследить зависимость субъективных позиций от объективных интервалов.

Рисунок 2. MDA-framework [привод. по 23].

«Механика» – это правила игры, алгоритмы действий, которые прописываются 
программными кодами. На примере шахмат, механика – это пространственные ха-
рактеристики (размеры и структура игрового поля), правила перемещения фигур, их 
статус (правила взаимодействия с другими фигурами), правила победы/поражения. 
Как видим, механика – это еще не само движение, а только его условия, алгоритмы 
или интервалы.

Движение начинается на уровне «Динамики», когда игра начинается/запускается. В этом 
режиме происходит взаимодействие механик (правил), но это может «видеть» только со-
здатель игры. Причем, даже сам создатель не может знать, предвидеть заранее, какие вза-
имодействия и позиции будут возникать из первичных условий. А со стороны игрока это 
выглядит как завораживающий, ничем не регулируемый или управляемый «свыше» поток.



45

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

«Эстетика» – это все ощущения и переживания игрока от процесса, в который он по-
гружен. Важно отметить, что взгляд игрока, живущего в своих ощущениях, не проникает 
глубже уровня «Динамики». Динамика со стороны эмпирии (рассудочный взгляд игрока) 
воспринимается совсем не так, как со стороны механик (разумный взгляд дизайнера). Здесь 
это движение видимых объектов в пространстве, а не взаимодействие механик. Именно через 
поведение объектов игрок старается разгадать и обнаружить законы/причины их движений.

На мой взгляд, не существует разницы в алгоритмах (интервалах), которыми созда-
ется виртуальная реальность, и алгоритмах взаимодействий в физической реальности. 
Принципиальным здесь является направленность взглядов игрока и дизайнера.

3.2 Применение «MDA-framework» к моделированию позиций субъектов
Транслируя схему MDA на социальную реальность, получаем: Механика – это при-

родные эволюционные алгоритмы (эмерджентные взаимодействия) и языковые спосо-
бы кодирования мозга; Динамика – любые наблюдаемые движения и социальные связи 
(линейные взаимодействия), включая языковые практики; Эстетика – уровень эмпирии, 
субъективных ощущений и переживаний.

Как показал текущий обзор «новых онтологий», метод, позволяющий занять «мета-
интервальную» позицию, наметился через сборку и конструирование условий взаимо-
действий (интервалов). Но на этом пути обнаруживается двойная трудность, связанная 
с выбором элементов и языка конструирования.

Схема MDA позволяет увидеть варианты данного выбора.

Рисунок 3. Интегрированная схема MDA и классификации субъективных позиций в «интервальном подходе».

Акцент наблюдателя может быть сосредоточен на одном из этих блоков MDA. Каж-
дый из них соотносим с интервалами познавательных ситуаций: M – «над интервалом», 
D – «извне» интервала, A – «изнутри» интервала.

1.	 На наш взгляд, позиция «изнутри» (акцент на эмпирии со стороны рассудка) 
может быть характерна не только общественному индивиду, но и специалистам есте-
ственных наук. Если «вопрос доступа» к наблюдаемым в реальности объектам получает 
положительный ответ, то это именно тот случай. Далее позитивистская логика подска-
зывает, исходя из существования эмпирических объектов, поставить вопрос о причинах 
их движения. Причем, наблюдаемость позволяет ставить вопрос лишь о т. н. «линейной» 
причинности (кроме химии).



46

Абдрафиков Р. Р.Философия

В зависимости от своего предмета естественные и общественные науки здесь расхо-
дятся. Исходя из наблюдаемой причинности «наукам о природе» легче удается перейти 
на язык математических формул. Динамика социальных связей ученому-естественнику 
в качестве предмета не интересна, потому что она не формализуема. По этой причи-
не, взгляд такого специалиста на социальную реальность может не сильно отличаться 
от взгляда обывателя «изнутри» интервала.

2.	 Взгляд ученого-обществоведа, ограниченный существованием реальных объ-
ектов, идет также со стороны рассудочного следования, но проходит дальше до блока 
«Динамика». Его внимание «извне» обыденности сосредоточено на наблюдаемой 
динамике социальных взаимодействий. Признание существования социальной дина-
мики еще не означает доступность ее познания, но независимо от ответа на «вопрос 
доступа», направленность рассудка на предмет общественных наук требует ухода 
от физикализма к языковым практикам. Кроме языка «дающего названия вещам» 
и формальной логики другого инструмента описания социальной реальности на этой 
позиции просто нет. Все многообразие социологических, психологических и фило-
софских взглядов на человека и общество, и с доступом, и без доступа к реальности, 
рассыпаются на причудливый, но все равно не полный калейдоскопический узор 
не согласующихся между собой описаний. За направленностью рассудочного взгляда, 
по сути, скрывается вопрос о причине движения объектов. Если первоначально объек-
тивируется предметный мир, то такая постановка вопроса выглядит вполне логичной.

3.	 Методолог, единственный, кто смотрит со стороны дизайнера «над интерва-
лом» сквозь механику инвариантных условий на динамику социальных связей. На наш 
взгляд, и Л. Брайант, и М. ДеЛанда, заявляя о возможности создания реальности 
различий (интервалов) в виртуальном пространстве компьютера, занимают позицию 
методолога. Данный ракурс требует отказаться от естественного языка и перейти 
на технический.

На современном этапе «новой онтологии» задача философа, по всей видимости, 
состоит в переносе реальных различий (интервалов) в механику кодов. Под его «прице-
лом» оказываются инвариантные условия – правила предметных взаимодействий. Отве-
чая на вопрос «какова онтологическая “система координат”, в соответствии с которой 
определяются “единицы” социального анализа? Существует ли вообще такая “система 
координат”?» [14, с. 119], на наш взгляд, методолог ответит: если учитывать время и мо-
мент становления не вещей, а самой этой сети, тогда она перестает быть локальной. 
Для этого необходимо брать в расчет уровни сборки сети, поскольку ей предшествует 
другая сеть. Каждая новая вещь, каждый новый объект, новая книга вносят новые связи 
и сеть уже необратимо меняется. Между уровнями сети прослеживается эмерджентная 
причинность, и социальный анализ, по нашему мнению, необходимо начинать с уровня 
организации человеческих потребностей, представляя их в виде эмерджентных элементов 
алгоритмической системы психики [7]. Собственно, это и будут порождающие механиз-
мы или правила взаимодействия на уровне индивидов, которые при взгляде со стороны 
«механики инвариантных условий» выглядят как неподвижные и покоящиеся константы.



47

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

И если уж вести речь о создании онтологии множественности как социальности, 
то придется создавать сами социальные связи. Соответственно необходимо, чтобы это 
виртуальное общество породило и те же проблемы, актуальные для реального общества. 
Как нам видится, это, не в последнюю очередь, создание динамики изменений самой фи-
лософской мысли, рождение понимания или даже скорее непонимания человеком самого 
себя. Это будет моделированием условий социальных проблем, как они вообще становятся 
возможны. Именно создание моделей социальных проблем, это и есть, на наш взгляд, 
становление множественности, которую она достигает в своем социальном пределе.

Список литературы

1. Новоселов М. М. Логика абстракций (методологический анализ). Часть 1. М.: ИФРАН, 2000.
2. Лазарев Ф. В. Понятие относительности знания в интервальной эпистемоло-

гии // Культура народов Причерноморья. Симферополь, 2003, № 43. С. 270‑276.
3. Лазарев Ф. В. Интервальная методология: логики становления, базовые концепты 

и методы // Ученые записки Крымского фед. у-та им. В. И. Вернадского. Философия. 
Политология. Культурология. Том 2 (68). 2016. № 3. С. 136‑149.

4. Лазарев Ф. В. Вопросы методологии социально-гуманитарных наук: современный 
контекст // Ученые записки Крымского федерального университета имени В. И. Вернад-
ского. Социология. Педагогика. Психология. Том 1 (67). 2015. № 4. С. 13‑28.

5. Кант И. Собрание сочинений: В 8 т.: Юбилейное издание 1794‑1994 гг. Т. 3. Критика 
чистого разума /Под общей ред. А. В. Гулыги. М.: ЧОРО, 1994.

6. Абдрафиков Р. Р. Уточнение функциональных особенностей разумного и рассудочно-
го мышления на основании данных нейробиологии [запись доклада] // VII Международный 
форум «Cognitive Neuroscience – 2024», Екатеринбург, 2024. URL: https://bbb-claster.urfu.
ru/playback/presentation/2.3/e598169d4964ce55b4c5913066817a97bcc00333‑1734080017014 
(дата обращения: 20.05.2025).

7. Абдрафиков Р. Р. Модель нравственных оснований в природе человека // Koinon. 
2024. Т. 4. № 1‑2. С. 18‑38.

8. Булычев И. И. Разум и рассудок: новый взгляд на старую проблему // Вестник Там-
бовского университета. Серия: Гуманитарные науки, № 3, 1999. С. 64‑70.

9. Анохин К. В. Когнитом: в поисках общей теории когнитивной науки // Шестая кон-
ференция по когнитивной науке: «Калининград 2014» / Экспериментальная психология. 
2014. Том 7. № 4. С. 26‑28.

10. Анохин К. В. Когнитом – гиперсетевая модель мозга. URL: https://scorcher.ru/neuro/
anohin_cognitom/Anokhin2015.pdf (дата обращения: 20.05.2025).

11. Bryant L. R. The Ontic Principle: Outline of an Object-Oriented Ontology. // The 
speculative turn: continental materialism and realism, edited by Levi Bryant, Nick Srnicek 
and Graham Harman. re.press Melbourne, 2011.

12. Кемеров В. Е. Социальная философия: учебник для вузов. М.; Екатеринбург: Ака-
демический Проект: Деловая книга, 2004.



48

Абдрафиков Р. Р.Философия

13. Абдрафиков Р. Р. Непонятый рационализм Платона – интервальный подход: Платон 
vs Аристотель // XXXII науч. конф. «Универсум Платоновской мысли». Тезисы докл. 
Санкт-Петербург, 20‑21 июня 2024 г. СПб.: «Платоновское философское общество»; 
Изд-во РХГА, 2024. С. 195‑200.

14. Керимов Т. Х. «Онтологический поворот» в социальных науках: возвращение 
эпистемологии // Социологическое обозрение. 2022. Том 21. № 1. С. 109‑130.

15. The speculative turn. The speculative turn: continental materialism and realism, edited 
by Levi Bryant, Nick Srnicek and Graham Harman. re.press Melbourne, 2011.

16. Латур Б. Пересборка социального: введение в акторно-сетевую теорию / Пер. 
с англ. И. Полонской. М.: ВШЭ, 2014. – 384 с.

17. Харман Г. О замещающей причинности, пер. с англ. А. Маркова, Изд-во «Новое 
литературное обозрение», 2007.

18. Харман Г. Сети и ассамбляжи: возрождение вещей у Латура и Деланда // Логос. 
2017. Том 27. № 3. С. 1‑34.

19. Grant I. H. Mining Conditions: A Response to Harman. // The speculative turn: 
continental materialism and realism, edited by Levi Bryant, Nick Srnicek and Graham Harman. 
re.press Melbourne, 2011.

20. Уайтхед А. Н. Философия процесса // Избранные работы по философии / общ. 
ред. и вступ. ст. М. А. Кисселя. М.: Прогресс, 1990.

21. Rovelli C. Physics needs philosophy. Philosophy needs physics // Foundations of Physics. 
2018. Vol. 48. № 5. С. 481‑491.

22. DeLanda M. Emergence, Causality and Realism. // The speculative turn: continental 
materialism and realism, edited by Levi Bryant, Nick Srnicek and Graham Harman. re.press 
Melbourne, 2011.

23. Hunicke R., LeBlanc M., Zubek R. MDA: A Formal Approach to Game Design and 
Game Research. 2004. URL: https://users.cs.northwestern.edu/~hunicke/pubs/MDA.pdf (дата 
обращения: 20.02.2025).

Сведения об авторе
Абдрафиков Руслан Рафильевич – преподаватель, преподаватель-исследователь, 

АНО ПО Уральский Колледж Экономики и Права.
E-mail: abdrafikov.ru@yandex.ru

Abdrafikov R. R.

FORMALIZATION OF ONTOLOGICAL POSITIONS OF OBSERVERS IN 
SOCIAL AND HUMANITARIAN KNOWLEDGE

Abstract: The question of fundamental differences in the ontological views of subjects who 
define “what social reality is” in different ways arises in connection with the task of creating 
a computer model of social interactions. Reproduction of human subjectivity in a virtual 



49

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

environment requires a rational representation of the deepest metaphysical foundations. The 
“interval approach” is used as a basic method. The following tasks are solved to achieve this 
goal: 1. Based on neurobiological data, the functional features of reason and intellect and 
their role in the direction of subjects’ views are clarified. The views of Plato and Aristotle, as 
well as representatives of the “new ontology”, are used as examples. 2. A combination of the 
classification of observers in the “interval approach” with a computer science tool is carried 
out. The result of the work is a model that explains the choice of elements and the language of 
constructing social reality.

Keywords: ontology, observer’s position, “interval approach”, “speculative turn”, MDA-
framework.

References

1. Novoselov M. M. Logika abstraktsiy (metodologicheskiy analiz). Chast’ 1 [Logic of 
Abstractions (Methodological Analysis). Part 1]. Moscow: IFRAS, 2000.

2. Lazarev F. V. Ponyatiye otnositel’nosti znaniya v interval’noy epistemologii [The Concept 
of Relativity of Knowledge in Interval Epistemology] // Kul’tura narodov Prichernomor’ya. 
Simferopol’, 2003, № 43. P. 270‑276.

3. Lazarev F. V. Interval’naya metodologiya: logiki stanovleniya, bazovyye kontsepty 
i metody [Interval Methodology: Logics of Formation, Basic Concepts and Methods] // Uchenyye 
zapiski Krymskogo fed. u-ta im. V. I. Vernadskogo, Filosofiya. Politologiya. Kul’turologiya. Vol. 
2 (68). 2016. № 3. P. 136‑149.

4. Lazarev F. V. Voprosy metodologii sotsial’no-gumanitarnykh nauk: sovremennyy kontekst 
[Methodology Issues of Social and Humanitarian Sciences: Modern Context] // Uchenyye 
zapiski Krymskogo federal’nogo universiteta imeni V. I. Vernadskogo. Sotsiologiya. Pedagogika. 
Psikhologiya. Vol. 1 (67). 2015. № 4. P. 13‑28.

5. Kant I. Sobraniye sochineniy: V 8 t.: Yubileynoye izdaniye 1794‑1994. T. 3. Kritika chistogo 
razuma [Collected Works: In 8 volumes: Anniversary edition 1794‑1994. Vol. 3. Critique of Pure 
Reason] / Under the general editorship of A. V. Gulyga. Moscow: CHORO, 1994.

6. Abdrafikov R. R. Utochneniye funktsional’nykh osobennostey razumnogo 
i  rassudochnogo myshleniya na osnovanii dannykh neyrobiologii (zapis’ doklada) 
(Clarification of the functional characteristics of rational and rational thinking based 
on neurobiological data [report recording]) // VII Mezhdunarodnyy forum «Cognitive 
Neuroscience – 2024», Yekaterinburg, 2024. Available at: https://bbbclaster.urfu.ru/
playback/presentation/2.3/e598169d4964ce55b4c5913066817a97bcc00333‑1734080017014 
(accessed 20 May 2025).

7. Abdrafikov R. R. Model’ nravstvennykh osnovaniy v prirode cheloveka [Model of Moral 
Foundations in Human Nature] // Koinon. 2024. V. 4. № 1‑2. P. 18‑38.

8. Bulychev I. I. Razum i  rassudok: novyy vzglyad na staruyu problem [Reason and 
Understanding: a New Look at an Old Problem] // Vestnik Tambovskogo universiteta. Seriya: 
Gumanitarnyye nauki, № 3, 1999. P. 64‑70.

9. Anokhin K. V. Kognitom: v poiskakh obshchey teorii kognitivnoy nauki [Cognitome: in 



50

Абдрафиков Р. Р.Философия

Search of a General Theory of Cognitive Science] // Shestaya konferentsiya po kognitivnoy 
nauke: «Kaliningrad 2014» / Eksperimental’naya psikhologiya. 2014. Vol. 7. № 4. P. 26‑28.

10. Anokhin K. V. Kognitom – gipersetevaya model’ mozga (Cognitome – a hypernetwork 
model of the brain). Available at: https://scorcher.ru/neuro/anohin_cognitom/Anokhin2015.pdf 
(accessed 20 May 2025).

11. Bryant L. R. The Ontic Principle: Outline of an Object-Oriented Ontology. // The 
speculative turn: continental materialism and realism, edited by Levi Bryant, Nick Srnicek 
and Graham Harman. re.press Melbourne, 2011.

12. Kemerov V. Ye. Sotsial’naya filosofiya: uchebnik dlya vuzov [Social Philosophy: a Textbook 
for Universities]. Moscow: Yekaterinburg: Akademicheskiy Proyekt: Delovaya kniga, 2004.

13. Abdrafikov R. R. Neponyatyy ratsionalizm Platona – interval’nyy podkhod: Platon vs 
Aristotel’ [Misunderstood Rationalism of Plato – Interval Approach: Plato vs Aristotle] // XXXII 
nauch. konf. «Universum Platonovskoy mysli». Tezisy dokl. Sankt-Peterburg, 20‑21 iyunya 2024 
g. SPb.: «Platonovskoye filosofskoye obshchestvo»; Izd-vo RKHGA, 2024. P. 195‑200.

14. Kerimov T.Kh. «Ontologicheskiy povorot» v sotsial’nykh naukakh: vozvrashcheniye 
epistemologii [“The Ontological Turn” in the Social Sciences: The Return of 
Epistemology] // Sotsiologicheskoye obozreniye. 2022. Vol. 21. № 1. P. 109‑130.

15. The Speculative Turn: Continental Materialism and Realism, edited by Levi Bryant, 
Nick Srnicek and Graham Harman. re.press Melbourne, 2011.

16. Latur B. Peresborka sotsial’nogo: vvedeniye v aktorno-setevuyu teoriyu [Reassembling the 
Social: Introduction to Actor-Network Theory] / trans by Engl. I. Polonskoy. Moscow: VSHE, 2014.

17. Harman G.O zameshchayushchey prichinnosti [On Substitute Causality] / trans by Engl. 
A. Markova, Izd-vo «Novoye literaturnoye obozreniye», 2007.

18. Harman G. Seti i assamblyazhi: vozrozhdeniye veshchey u Latura i Delanda [Networks and 
Assemblages: The Revival of Things in Latour and DeLanda] // Logos. 2017. Vol. 27. № 3. P. 1‑34.

19. Grant I. H. Mining Conditions: A Response to Harman // The speculative turn: continental materialism 
and realism, edited by Levi Bryant, Nick Srnicek and Graham Harman. re.press Melbourne, 2011.

20. Whitehead A. N. Filosofiya protsessa [Philosophy of Process] // Izbrannyye raboty po 
filosofii / obshch. red. i vstup. st. M. A. Kisselya. Moscow: Progress, 1990.

21. Rovelli C. Physics needs philosophy. Philosophy needs physics // Foundations of 
Physics. 2018. Vol. 48. № 5. P. 481‑491.

22. DeLanda M. Emergence, Causality and Realism. // The speculative turn: continental materialism 
and realism, edited by Levi Bryant, Nick Srnicek and Graham Harman. re.press Melbourne, 2011.

23. Hunicke R., LeBlanc M., Zubek R. MDA: A Formal Approach to Game Design and 
Game Research. 2004. Available at: https://users.cs.northwestern.edu/~hunicke/pubs/MDA.
pdf (accessed 20 February 2025).

Abdrafikov Ruslan R. – lecturer, lecturer-researcher, ANO PE Ural College of Economics 
and Law.

E-mail: abdrafikov.ru@yandex.ru



51

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

УДК 124.3+575.8
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-51-70

ОТ АЛЬФЫ К ОМЕГЕ: ЗАКОНЫ СЛОЖНОСТИ-СОЗНАНИЯ И  
РЕКУРРЕНЦИИ П. Т. ДЕ ШАРДЕНА В КОНТЕКСТЕ  

ЗЕРКАЛЬНО-СИММЕТРИЧНОЙ СХЕМЫ ДИЭРЕЗИСА
ЧАСТЬ 1

Зудилина Н. В.

Аннотация: В статье рассмотрены законы сложности-сознания и рекурренции 
П. Т. де Шардена в контексте зеркально-симметричной схемы диэрезиса, отображаю-
щей великий цикл развития от Точки Альфа до Точки Омега. Согласно Пьеру Тейяру де 
Шардену, «ткань универсума» имеет две стороны: внутреннюю и внешнюю. Внутрен-
нее – это духовное, психическое, ментальное сознательное, качественное, свободное, а 
внешнее – материальное, телесное, количественное, детерминированное. В контексте 
схемы диэрезиса, внутреннее понимается как интенсивное, а внешнее как экстенсив-
ное. Шарден формулирует закон сложности сознания следующим образом: сознание 
тем совершеннее, чем более сложное и лучше организованное материальное строение 
оно сопровождает. Мы интерпретируем связь, постулируемую законом сложности-со-
знания, как причинно-следственную связь: усложнение материи является следствием 
(или функцией) роста сознания. Развитие по закону рекурренции не прямолинейно, а 
спирально: великий цикл развития от Альфы до Омеги может быть отображён как 
сферическая спираль, восходящая вокруг вертикальной оси. Витки сферической спира-
ли – это малые циклы развития: этапы геогенеза, биогенеза, психогенеза, ноогенеза. 
Великий цикл и малые циклы развития Вселенной можно рассматривать как лежащие 
в ортогональных плоскостях. Рекуррентное развитие означает, что на каждом витке 
сохраняется прежнее и добавляется новое. Закон сложности-сознания и закон рекур-
ренции связаны: на основе закона рекурренции реализуется закон сложности-сознания. 
Рекуррентное развитие осуществляется через дискретные этапы, каждый из кото-
рых завершается критической точкой, в которой сложность и сознание скачкообразно 
возрастают. Для отображения великого цикла развития, происходящего по законам 
рекурренции и сложности-сознания, применена зеркально-симметричная схема диэре-
зиса в первичной перспективе. На этапе геогенеза эволюция внутреннего (1) вызывает 
эволюцию внешнего, т.е. увеличение размера материи (0). Критическая точка перехода 
от геогенеза к биогенезу – возникновение жизни. На этапе биогенеза дальнейшая инте-
риоризация внутреннего (11) вызывает усложнение организации материи (01), а экс-
пансия внутреннего вширь (10) вызывает ассоциацию материи в агрегаты, тела (00). 
Критическая точка перехода от биогенеза к психогенезу - возникновение рефлексии. 
На этапе психогенеза центрация сознания (11) вызывает свёртывание материальной 
сложности (01), а объединение мира (10) вызывает социализацию (00). Критическая 



52

Зудилина Н. В.Философия

точка при переходе от психогенеза к ноогенезу – возникновение ноосферы. На этапе 
ноогенеза инволюция сознания путём слияния умов в ноосфере (1) вызывает инволю-
цию материи путём слияния социума в массу (0). Критическая точка – возникновение 
Сверхличного, слияние с Омегой.

Ключевые слова: развитие, сознание, материя, закон сложности-сознания, закон 
рекурренции, диэрезис, зеркально-симметричная схема диэрезиса, фрактал, интенсив-
ное, экстенсивное, точка Альфа, точка Омега, эволюция, инволюция, Пьер Тейяр де 
Шарден.

Введение
Возможные виды взаимосвязи развития материи и сознания – это сегодня одна из 

ключевых проблем в науке и философии. Одной из наиболее последовательных попы-
ток рассмотреть развитие сознания и материи, в их взаимосвязи, как единый косми-
ческий процесс, является концепция Пьера Тейяра де Шардена. Согласно Шардену, у 
«ткани» универсума есть две стороны – внутренняя (сознание) и внешняя (материя). 
Мыслитель формулирует два закона: 1) закон сложности-сознания, выражающий со-
пряжённость развития внутренней и внешней сторон, и 2) закон рекурренции, на основе 
которого реализуется закон сложности-сознания. Развитие Вселенной – это не случай-
ный, а направленный процесс, восходящий от изначального состояния (точки Альфа) к 
высшему синтезу (точке Омега).

Данная статьи является первой частью диптиха, рассматривающего законы 
сложности-сознания и рекурренции Пьера Тейяра де Шардена в контексте зеркаль-
но-симметричной схемы диэрезиса. Первая часть завершается представлением этой 
зеркально-симметричной схемы диэрезиса, отображающей реализацию законов слож-
ности-сознания и рекурренции в их взаимосвязи. Во второй статье, на основе идей Шар-
дена, будут рассмотрены пары аспектов, сопряжённых по закону сложности-сознания, с 
учётом рекуррентного развития этапов от Точки Альфа к Точке Омега.

Целью данной статьи является рассмотрение, в контексте зеркально-симметричной 
схемы диэрезиса, фрактальной и рекуррентной структуры аспектов реализации законов 
сложности-сознания и рекурренции, на всех этапах великого цикла от Точки Альфа до 
Точки Омега. 

В подразделе 1.1 исследован закон сложности-сознания и его возможные интерпре-
тации. В подразделе 1.2 рассмотрен закон рекурренции и выявлена его связь с законом 
сложности-сознания. В подразделе 2.1 представлена общая схема диэрезиса в первич-
ной и вторичной перспективах как способы отображения законов сложности-сознания 
и рекурренции. В подразделе 2.2 зеркально-симметричная схема диэрезиса в первичной 
перспективе применяется для отображения реализации законов сложности-сознания и 
рекурренции на эволюционном и инволюционном этапах великого цикла.



53

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

1. Законы сложности-сознания и рекурренции в формулировках  
П.Т. де Шардена и их возможные интерпретации

1.1. Закон сложности-сознания и его возможные интерпретации
В эссе «Феномен человека» Пьер Тейяр де Шарден пишет: «…у вещей имеется не 

только внешнее, но и сопротяженное ему, нечто внутреннее» [1, с. 161]. Он называет 
внешнее и внутреннее двумя «листами», или «слоями» (feuillet), универсума, и связыва-
ет «…не только по положению (точка в точку), но и… по развитию две стороны мира – 
внешнюю и внутреннюю» [1, с. 165] [...non plus seulement en position (point par point), 
mais encore, ...dans le mouvement, les deux feuillets externe et interne du Monde.] [2, p. 57]. 
Иными словами, любой элемент универсума в каждой точке пространства и в каждый 
момент времени проявляется в этих двух аспектах – внутреннем и внешнем.

Шарден пытается преодолеть дуализм, утверждая, что «…материальная и духовная 
энергия чем-то связаны между собой и продолжают друг друга. В самой основе ка-
ким-то образом должна существовать и действовать в мире единая энергия» [1, c. 169]. 
Он прибегает к особого рода панпсихизму1 или «полевому монизму» (энергетизму), 
называя в качестве такой единой энергии психическую (ментальную) энергию: «…по 
существу всякая энергия имеет психическую природу» [1, c. 170]. Однако монизм Шар-
дена – особого толка, потому что он утверждает, что два «лика» (faces) этого единого 
несводимы друг к другу: «…детерминированные извне и “свободные” изнутри предме-
ты обладают двумя несводимыми друг к другу и несоизмеримыми сторонами…»2 [1, 
с. 163] [Déterminés au dehors, et « libres » au dedans, les objets seraient-ils par leurs deux      
faces, irréductibles et incommensurables...] [2, p. 54]. 

Тем не менее, поскольку внутреннее и внешнее имеют один источник, а значит, 
связаны друг с другом, Шарден выводит закон сложности-сознания (франц. la loi de 
complexité-conscience), формулируемый следующим образом: «…концентрация созна-
ния изменяется обратно пропорционально простоте материального соединения, которое 
оно сопровождает. Или, иначе, сознание тем совершеннее, чем более сложное и лучше 
организованное материальное строение оно сопровождает» [1, c. 165] [La concentration 
d’une conscience, ...varie en raison inverse de la simplicité du composé matériel qu’elle double. 
Ou encore : une conscience est d’autant plus achevée qu’elle double un édifice matériel plus 
riche et mieux organisé.] [2, p. 57]. 

1  В частности, Шарден приводит высказывание английского биохимика Дж.Б.С. Холдейна: «Мы не 
находим в том, что мы называем материей, никакого очевидного следа ни мысли, ни жизни. …И потому эти 
свойства мы изучаем преимущественно там, где они обнаруживаются с наибольшей очевидностью. Но если 
современные перспективы науки верны, то следует ожидать, что они будут в конце концов обнаружены, по 
крайней мере в рудиментарной форме, во всей Вселенной» [1, c. 162].
2  В конце данного предложения стоит вопросительный знак, но это вопрос риторический, ибо Шарден 
уже дал утвердительный ответ: в разных сферах опыта (физической, химической, биологической, 
психической) то одна, то другая сторона (то внутренняя, то внешняя) выходит на первый план, и делает 
незаметной вторую сторону. В действительности же, по его мнению, обе стороны – внутренняя и внешняя – 
присутствуют всегда. Тем не менее, мы полагаем, что о несводимости этих двух сторон Шарден пишет 
только применительно к периоду между Точкой Альфа и Точкой Омега, и поэтому эта несводимость не 
является абсолютной.



54

Зудилина Н. В.Философия

Действительно, связь сознания и сложности материи, подтверждается современны-
ми научными исследованиями: материя человеческого мозга (которая является фрак-
тальной, масштабно-инвариантной системой и по своей структуре, и по динамике) 
рассматривается учёными как один из самых сложноорганизованных (наряду с мозгом 
дельфина и других высших млекопитающих) типов материи во Вселенной, и эта слож-
ность коррелирует с соответствующим  уровнем развития сознания, присущим виду 
Homo sapiens (одним из наивысших среди земных существ).

Шарден называет закон сложности-сознания «качественным законом развития», спо-
собным «…объяснить при переходе от одной сферы к другой вначале невидимое состоя-
ние, затем появление и постепенное преобладание внутреннего вещей над их внешним» [1, 
c. 166]. Французский мыслитель называет эти аспекты мира двумя «ликами» (face) Все-
ленной: внутренняя сторона есть “...сознательная…сторона. Она с необходимостью везде 
дублирует “материальную”, внешнюю сторону…» [1, с. 163] [...face interne consciente qui 
double nécessairement, partout, la face externe, « matérielle »...] [2, p. 55].

Шарден систематически применяет метод выделения во внутреннем и внешнем ка-
чественных и количественных аспектов (что согласуется с методом диэрезиса, о чём 
речь пойдёт далее). Однако в целом, как и многие другие мыслители (например, Ари-
стотель, Фома Аквинский), Шарден связывает внутреннее, прежде всего, с качеством, 
а внешнее – с количеством. Так, например, он размышляет, «…по каким качественным 
законам изменяется и нарастает в своих проявлениях то, что мы назвали внутренним ве-
щей» [1, с. 163] […suivant quelles lois qualitatives varie et grandit, dans ses manifestations, 
ce que nous venons d’appeler le Dedans des Choses.] [2, p. 54], или поясняет, что эволюция 
материи происходит «…по определенным количественным правилам» [1, с. 155].

Итак, согласно Шардену, внутреннее – это духовное, психическое, ментальное со-
знательное, качественное, свободное, а внешнее – материальное, телесное, количествен-
ное, детерминированное. В контексте схемы диэрезиса, рассматриваемой далее, вну-
треннее есть также интенсивное (направленное вглубь путём деления), а внешнее есть 
экстенсивное (направленное вширь путём сложения).

Связь сознания (внутреннего) и сложности материи (внешнего), постулируемую за-
коном сложности-сознания, можно трактовать, как минимум, тремя способами, из кото-
рых сам Шарден придерживался первых двух. Рассмотрим их.

Способ 1 (корреляция): связь сознания и материи интерпретируется как (всего 
лишь) сопряжение, корреляция, соответствие, не подразумевающее причинно-след-
ственной связи двух сторон «ткани универсума». Шарден часто прибегает к этому менее 
обязывающему способу в своих формулировках закона сложности-сознания. Например, 
он пишет о сопряжённости материального и духовного фокусов у любого существа: 
«…каждое существо построено (в феноменальном плане) подобно эллипсу вокруг двух 
сопряженных (conjugués3) фокусов – фокуса материальной организации и фокуса пси-
хической сосредоточенности; при этом оба фокуса изменяются согласованно, в одном 
и том же направлении» [1, с. 166].  Или говорит о соответствии: «…более развитому 

3 См. Le Phénomène Humain [2, p. 57].



55

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

сознанию всегда будет соответствовать (correspondra4) более содержательный и лучше 
устроенный остов» [1, c. 165]. Или, например, о корреляции: «…это специфическое 
свертывание “сложности” (enroulement de «complexite»), как показывает опыт, связано с 
соответствующим увеличением (augmentation correlative5) внутренней сосредоточенно-
сти (интерьеризации), то есть психики (psyche) или сознания» [1, c. 408].

Способ 2 (причинно-следственная связь в материалистической трактовке): 
связь сознания и материи интерпретируется материалистически, как причинно-след-
ственная связь, в которой изменение сознания является следствием (или функцией) 
изменения материи. Этот способ также используется Шарденом. По сути, с позиции 
материализма, он пишет о повышении «…Сознания во Вселенной как функции слож-
ности…» [3, p. 169]. Поскольку значение функции – это величина, которая зависит от 
другой величины, развитие сознания (в масштабах Вселенной, а не только на индиви-
дуальном уровне) зависит, по мнению Шардена, от развития материи, обусловлено им. 
Аналогичным образом, в «Феномене человека» Шарден утверждает, что «Радиальное – 
функция тангенциального6» [1, c. 385]. Таким образом, Шарден постулирует причин-
но-следственную связь как зависимость роста сознания (или даже его возникновения7) 
от усложнения материи-причины.

Материалистические тенденции во взглядах Шардена проявляются и в следующей 
формулировке закона сложности-сознания: «…жизнь, по-видимому, есть не что иное, как 
привилегированное преувеличение фундаментальной космической тенденции (столь же 
фундаментальной, как энтропия или гравитация), которую можно назвать “Законом слож-
ности/сознания” и которую можно выразить следующим образом: “Предоставленная до-
статочно долго самой себе, под влиянием длительной и всеобщей игры случая, материя 
проявляет свойство организовываться во все более и более сложные группировки, и в то 
же время, в постоянно углубляющиеся слои сознания; это двойное и комбинированное 
движение физического развертывания и психической интериоризации (или центрации), 
однажды начавшись, продолжается, ускоряется и возрастает до своей наивысшей степе-
ни”» [4, p. 139]. В данном высказывании есть две материалистических идеи: 1) материя 
предоставлена самой себе, находится не под влиянием замысла, а под влиянием случая; 2) 
одно из свойств материи – организовываться в постоянно углубляющиеся слои сознания.  
Первая идея может показаться классическим дарвинизмом8, однако Шарден интерпре-

4  См. Le Phénomène Humain [2, с. 56].
5 См. Le Phénomène Humain [2, с. 334].
6  Тангенциальная энергия – это физическая энергия, радиальная энергия – это духовная энергия.
7 Практически в терминологии современного эмерджентного материализма, Шарден определяет 
сознание как «…специфический эффект организованной сложности…» [1, c. 408]. Это противоречит его 
высказываниям о двух сторонах или «ликах» ткани универсума – внутренней и внешней, ибо две стороны 
чего-либо подразумевают их равноправный онтологический статус, и одну из этих сторон нельзя назвать 
лишь «эффектом» сложности второй, то есть чем-то производным от второй.
8  Сам Шарден полагал, что в его взглядах «…не преминут увидеть явное влияние ламаркизма…» в связи с утверждением 
«…влияния “внутреннего” на органическое строение тел…» [1, c. 260], и попытался трактовать это влияние не как отри-
цание дарвинизма, а как его функциональное дополнение [см. 1, c. 260]. Однако и Ламарк, и Шарден, во многом оказались 
правы, предвосхитив эпигенетику – изучение негенетических систем наследования и фенотипической пластичности.



56

Зудилина Н. В.Философия

тирует эту идею особым образом – в русле, задаваемом законом сложности-сознания: 
«Верно…, что жизнь развивается путем игры шансов, но шансов узнанных и схвачен-
ных, то есть психически отобранных шансов» [1, c. 260].

Способ 3 (причинно-следственная связь в идеалистической трактовке): связь со-
знания и материи интерпретируется идеалистически, как причинно-следственная связь, 
в которой изменение материи является следствием изменения сознания. Поскольку мы 
ставим развитие материи в зависимость от развития сознания, то в нашей интерпрета-
ции, усложнение материи – это функция роста сознания, или, более кратко: (матери-
альная) сложность – это функция сознания. Этот способ интерпретации соответствует 
схеме диэрезиса (поскольку в ней исходным является интенсивное, ментальное (1 =⟂)), 
в контексте которой мы рассмотрим далее реализацию закона сложности-сознания.

Подчеркнём, что речь при выделении этих трёх способов идёт не об индивиду-
альном уровне, то есть не о взаимовлиянии сознания и материи мозга в человеке, 
которое очевидно и неоспоримо, а об онтологических основаниях (идеализм, мате-
риализм) – происхождении и развитии Вселенной, исходя из которых закон сложно-
сти-сознания, как было показано, можно трактовать тремя фундаментально различ-
ными способами. 

Подведём итоги подраздела 1.1. Согласно Шардену, внутреннее – это духовное, 
психическое, ментальное сознательное, качественное, свободное, а внешнее – матери-
альное, телесное, количественное, детерминированное. В контексте схемы диэрезиса, 
внутреннее понимается как интенсивное (направленное вглубь путём деления), а внеш-
нее есть экстенсивное (направленное вширь путём сложения). Шарден формулирует 
закон сложности сознания: сознание тем совершеннее, чем более сложное и лучше ор-
ганизованное материальное строение оно сопровождает. Связь внутреннего (сознания) 
и внешнего (материальной сложности), постулируемую законом сложности-сознания, 
можно интерпретировать тремя способами: 1) связь сознания и материи – это всего 
лишь сопряжение, корреляция, соответствие, не подразумевающее причинно-след-
ственной связи; 2) связь сознания и материи – это причинно-следственная связь: рост 
сознания является следствием (или функцией) усложнения материи; 3) связь сознания и 
материи – это причинно-следственная связь: усложнение материи является следствием 
(или функцией) роста сознания. Шарден придерживался первых двух интерпретаций; 
мы придерживаемся третьей.

1.2. Закон рекурренции и его связь с законом сложности-сознания
Шарденовская модель развития Вселенной телеологична. Рассуждая о конечной 

цели развития Вселенной и способе движения к ней, он отмечает, что «…становится 
всё более необходимым прийти к согласию относительно природы и общего направ-
ления потока, который нас несёт. Что это – замкнутый вихрь, бесконечная спираль, 
расширяющийся взрыв? ... есть ли у нас хоть какая-то точка зрения, с которой мы 
могли бы увидеть, куда несёт нас космический поток?» [5, p. 78]. В качестве «путе-
водной нити» Шарден и предлагает закон рекурренции (франц. la loi de récurrence)  



57

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

или «эмпирический закон рекуррентности»9): «Спроецированный в будущее, этот закон 
рекурренции позволяет нам представить себе будущее состояние Земли, в котором чело-
веческое сознание, достигнув пика своей эволюции, обретёт максимальную сложность 
и, как результат, концентрацию посредством полного “отражения” (или планетизации) 
самого себя на самого себя» [6, p. 117-118].

Развитие по закону рекурренции не прямолинейно, а спирально: «…с научной точки 
зрения правильнее было бы еще раз распознать под этими последовательными вибрациями 
великую спираль жизни, неуклонно поднимающуюся путем смены форм по магистральной 
линии своей эволюции. Сузы, Мемфис, Афины могут погибнуть. Но все более организован-
ное сознание универсума передается из рук в руки, и его блеск увеличивается» [1, c. 324]. 
Это спиральное, вихревое развитие Вселенной от Точки Альфа к Точке Омега, задаваемое 
законом рекурренции, представляет собой «…не плавный дрейф к равновесию и покою, а 
непреодолимый “Вихрь”, который закручивает в себя, всегда в одном и том же направлении, 
всю Материю (Stuff) вещей, от самых простых до самых сложных…» [7, p. 33].

 Геометрически этот великий цикл развития от Альфы до Омеги может быть ото-
бражён как сферическая спираль, восходящая вокруг вертикальной оси, называемой 
Шарденом осью «…космического вихря интерьеризации» [1, с. 413]. Исходная точка 
сферической спирали (нижний «полюс») – это Альфа, завершающая точка (верхний 
«полюс») – Омега. Развитие, восходящее по спирали от Точки Альфа до «экватора» – это 
эволюционная, дивергентная часть великого цикла (движение от единого к многому), а 
от «экватора» до точки Омега – инволюционная, конвергентная часть цикла (движение 
от многого к единому). На эволюционной половине цикла витки спирали увеличивают-
ся, а на инволюционной – уменьшаются.

Витки сферической спирали – это малые циклы развития: этапы геогенеза, био-
генеза, психогенеза, ноогенеза10. На каждом из этих этапов достигается новый уровень 
сознания и сложности материи, по закону сложности-сознания. Каждый виток возвра-
щаясь на круг, символизирует сохранение предыдущего уровня. Но поскольку каждый 
новый виток выше, чем предыдущие, то к прежнему добавляется новое. При упрощён-
ном подходе, великий и малые циклы развития Вселенной можно рассматривать как 
лежащие в ортогональных плоскостях.

Закон рекурренции действует одинаковым образом на разных уровнях сложности, на 
разных этапах развития: «Мы видим, как Природа объединяет молекулы и клетки в живом 
организме для создания отдельных особей, и та же Природа, упорно следуя тем же путём,  

9  В своём обращении к читателю в «Феномене человека», Шарден пишет: «Установить вокруг человека, 
взятого за центр, закономерный порядок, связывающий последующее с предыдущим, открыть среди 
элементов универсума не систему онтологических причинных связей, а эмпирический закон рекуррентности 
(une loi expérimentale de récurrence. – Н.З.), выражающий их последовательное возникновение в течение 
времени – вот что, и только это, я попытался сделать» [1, с. 136].
10 Закон рекурренции, несомненно, проявляется в малых циклах, в витках спирали развития. Но может 
ли закон рекурренции проявляться во вселенском масштабе, как повторение великого цикла, от Альфы до 
Омеги, остаётся открытым вопросом (так, например, многоуровневая цикличность развития Вселенной 
утверждается в индуизме (например, Манвантара сменяется Пралайей, и этот цикл повторяется вновь). 



58

Зудилина Н. В.Философия

 
но на более высоком уровне, объединяет особей в социальные организмы для получения бо-
лее высоких психических результатов. Химические и биологические процессы продолжа-
ются без перерыва в социальной сфере» [6, p. 124]. Таким образом, закон рекурренция – это 
универсальный закон развития во Вселенной, действующий на всех масштабах11.

Законы рекурренции и сложности-сознания связаны: «…как только мы принимаем 
общий Закон Рекурренции, связывающий рост сознания с продвижением сложности в 
процессе всеобщей эволюции, ничто не может задержать логическую последователь-
ность, в которой два мира, которые мы привыкли считать совершенно отдельными, 
сближаются и дополняют друг друга» [6, p. 124]. Таким образом, развитие Вселенной 
осуществляется по законам сложности-сознания и рекурренции, а именно – на основе 
закона рекурренции реализуется закон сложности-сознания. Развитие происходит путём 
рекуррентных синтезов: при возрастании сознания происходит переупорядочивание, пе-
реорганизация, усложнение материальной организации на каждом витке развития.

Вселенная в целом, как и системы, элементы меньшего масштаба, рекуррент-
но развиваются через дискретные этапы, где на каждом переходе от одного этапа 
к другому, то есть на каждой критической точке, в которой достигается порого-
вое значение сложности-сознания, сложность и сознание скачкообразно возраста-
ют: «Путем ли организации частей, путем ли приобретения еще одного измерения 
присущая космическому элементу степень внутренней углубленности (interiorite) 
вполне может измениться настолько, что произойдет резкий переход на новую  
ступень [1, c. 194]. 

Рекуррентность – это свойство фракталов. Фрактал – это физический и / или мате-
матический объект или процесс, ключевыми характеристиками которого является точ-
ное или приближённое самоподобие (и, следовательно, та или иная степень масштабной 
инвариантности), а также, чаще всего, но не всегда, дробная хаусдорфова (т.е. метриче-
ская, а не топологическая) размерность [см. 9]. Как отмечает Чарльз Веббер, «по опреде-
лению, фрактальные структуры обладают рекуррентными закономерностями (patterns). 
На разных уровнях рекуррентные закономерности можно визуализировать при большем 
увеличении» [10, p. 1]. 

В согласии с этим, С. Хайтун рассматривает модель развития Вселенной, предло-
женную Шарденом, как модель фрактальной эволюции: «Фрактальная эволюция озна-
чает, что эволюция происходит через каскад точек ветвления, внутри которых зарожда-
ются альтернативные эволюционные ветви. Эта идея – один из основных тезисов книги 
Пьера Тейяра де Шардена “Феномен человека” …» [11]. 

Таким образом, шарденовский закон рекурренции согласуется с самоподобием 
Вселенной как фрактальной системы12, и в том числе, с рекуррентностью её динамики 

11 Одним из подтверждений этому являются результаты, полученный группой исследователей, 
показывающие, что «…рекуррентные сети могут использоваться биологическими системами, от клеток до 
мозга, для сложной обработки информации» [8, p. 1].
12 Сам Шарден не использовал понятие «фрактал». Это понятие было введено в 1975 году [см. 12] Бенуа 
Мандельбротом (показавшим, что сама геометрия природы фрактальна [см. 13]), уже после смерти П.Т. де Шардена. 



59

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

на всех масштабах, выражающей повторение самоподобных этапов усложнения (или 
свёртывания усложнения), но каждый раз с добавлением нового. И поскольку само 
развитие Вселенной фрактально, для его графического отображения можно исполь-
зовать другой фрактал – схему диэрезиса. В следующем подразделе мы перейдём к её 
рассмотрению.

Подведём итоги подраздела 1.2. Развитие по закону рекурренции проис-
ходит не прямолинейно, а спирально, поэтому великий цикл развития от Аль-
фы до Омеги может быть отображён как сферическая спираль, восходящая во-
круг вертикальной оси. Витки сферической спирали – это малые циклы развития:  
этапы геогенеза, биогенеза, психогенеза, ноогенеза. Великий и малые циклы раз-
вития Вселенной можно рассматривать как лежащие в ортогональных плоско-
стях. На эволюционной половине цикла витки сферической спирали увеличивают-
ся, а на инволюционной – уменьшаются. В каждом витке сохраняется предыдущее,  
и добавляется новое. Закон рекурренции действует одинаковым образом на разных 
уровнях сложности, на разных этапах развития, то есть является универсальным за-
коном развития. Рекуррентное развитие осуществляется через дискретные этапы,  
где на каждом переходе от одного этапа к другому, т.е. на каждой критической точке,  
в которой достигается пороговое значение сложности-сознания, сложность и сознание  
скачкообразно возрастают. Рекуррентность – свойство фракталов. Модель  
развития Вселенной,  предложенная Шарденом, может рассматриваться  
как модель фрактальной эволюции.  Закон сложности-сознания и закон  
рекурренции связаны: основе закона рекурренции реализуется закон сложности-со-
знания. 

2. Зеркально-симметричная схема диэрезиса как отображение реализации  
законов сложности-сознания и рекурренции на этапах великого цикла

2.1. Общая схема диэрезиса в первичной и вторичной перспективах как  
способы отображения законов сложности-сознания и рекурренции

Шарден применяет метод повторяющегося выделения внутреннего (интенсивного) 
и внешнего (экстенсивного) аспектов реализации закона сложности-сознания, то есть, 
фактически, применяет метод диэрезиса. Диэрезис – это повторяющееся деление на два 
(в одной и той же пропорции или в одном и том же отношении) каждой получаемой в 
результате такого деления части или аспекта. 

В результате применения Шарденом этого метода выстраивается  
фрактальная структура ветвящихся аспектов реализации закона  
сложности-сознания. Как уже было сказано, схема диэрезиса – это  
фрактал, и именно по этой причине она пригодна для графического отображения  
фрактальных структур. Поэтому для отображения аспектов реализации закона  
сложности-сознания, применим платоновскую схему диэрезиса линии13, и для  
начала покажем её в общем виде.  Обозначим внутреннее, или интенсив-
ное, числом «1», а внешнее, или экстенсивное, – числом «0».Укажем этот  

13  См. Книгу 6 диалога Платона «Государство» (Plat. Rep. 509d [см. 14, с. 292]).



60

Зудилина Н. В.Философия

исходный вариант схемы диэрезиса, как расположенный вдоль первичных осей интенсив-
ности и экстенсивности, а саму схему назовём схемой диэрезиса в первичной перспективе.  
Эта схема выглядит так14:

Таблица 1. Общий вид схемы диэрезиса в первичной перспективе

На первом и втором уровнях диэрезиса, у связанных, согласно закону сложности-со-
знания, пар аспектов, цвета секторов одинаковы: 1→0; 11→01; 10→00.

Напомним, что при упрощённом подходе, великий и малые циклы развития Вселен-
ной можно рассматривать как лежащие в ортогональных плоскостях. Поэтому великому 
циклу от Альфы до Омеги соответствует схема диэрезиса в первичной перспективе (в 
её зеркально-симметричной форме); в этой схеме в малые циклы развития (геогенез, 
биогенез, психогенез и ноогенез), на которых реализуется закон сложности-сознания, 
отображены как уровни диэрезиса. Малым же циклам, на которых осуществляется реа-
лизация ветвящихся аспектов закона сложности-сознания, для их полного отображения, 
требуется схема диэрезиса во вторичной перспективе.

Отобразим схему диэрезиса во вторичной перспективе (т.е. расположенную относи-
тельно вторичных осей интенсивности и экстенсивности). Для этого развернём схему 
диэрезиса на 90° влево (или, что то же, на 270° вправо):

Таблица 2. Общий вид схемы диэрезиса во вторичной перспективе

14 В схеме диэрезиса, математически, может быть любое количество уровней. Так, например, на третьем 
уровне диэрезиса будут следующие сегменты: 000 – экстенсивно-экстенсивно-экстенсивное; 001 – интен-
сивно-экстенсивно-экстенсивное; 010 – экстенсивно-интенсивно-экстенсивное; 011 – интенсивно-интен-
сивно-экстенсивное; 100 – экстенсивно-экстенсивно-интенсивное; 101 – интенсивно-экстенсивно-интен-
сивное; 110 – экстенсивно-интенсивно-интенсивное; 111 – интенсивно-интенсивно-интенсивное. Однако 
любая физическая система имеет ограниченное число уровней.



61

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Как и в предыдущей схеме, на первом и втором уровнях диэрезиса, у связанных 
согласно закону сложности-сознания пар аспектов, цвета секторов одинаковы (1→0; 
11→01; 10→00) и значения чисел (субстанция, качество/количество) – тоже. 

Таким образом, малым циклам, в течение которых осуществляется реализация ветвя-
щихся аспектов закона сложности-сознания, для их полного отображения, требуется схема 
диэрезиса во вторичной перспективе. Для отображения великого цикла требуется зеркаль-
но-симметричная схема диэрезиса в первичной перспективе, и в этой схеме малые циклы 
развития отображены как уровни диэрезиса. В подразделе 2.2 мы применим эту схему.

Подведём итоги подраздела 2.1. Шарден применяет метод повторяющегося выделе-
ния внутреннего (интенсивного) и внешнего (экстенсивного) аспектов в аспектах реали-
зации закона сложности-сознания, т.е. метод диэрезиса. В результате применения этого 
метода выстраивается фрактальная структура ветвящихся аспектов реализации закона 
сложности-сознания. Поскольку схема диэрезиса – это фрактал, то она пригодна для 
отображения фрактальной структуры аспектов реализации закона сложности-сознания. 
Великому циклу соответствует схема диэрезиса в первичной перспективе (в её зеркаль-
но-симметричной форме); малые циклы развития, на которых реализуется закон слож-
ности-сознания, отображены в этой схеме как уровни диэрезиса. Малым же циклам, на 
которых осуществляется реализация ветвящихся аспектов закона сложности-сознания, 
для их полного отображения, требуется схема диэрезиса во вторичной перспективе.

2.2. Зеркально-симметричная схема диэрезиса как отображение реализации 
законов сложности-сознания и рекурренции на эволюционном и инволюционном 
этапах великого цикла

Согласно Шардену, Вселенная прошла в своём развитии три этапа, и пребывает на 
четвёртом: ноогенез (ноосфера) – это новая эра, эра развития духа, которой предшество-
вали геогенез (преджизнь), биогенез (жизнь) и психогенез (разум) [см. 1, c. 292]. Как 
уже было сказано, эти четыре этапа можно рассматривать как витки великой спирали 
развития, как малые циклы, входящие в великий цикл «Альфа-Омега». К эволюционной 
половине цикла относятся преджизнь и жизнь, а к инволюционной – разум и ноосфера. 
Эти две половины цикла разделённы «экваториальной линией». 

Для отображения великого цикла развития, происходящего по законам рекурренции 
и сложности-сознания, требуется зеркально-симметричная схема диэрезиса в первич-
ной перспективе (то есть схема диэрезиса в первичной перспективе и её зеркальное от-
ражение). По-иному эту схему можно описать как два зеркально-симметричных древа, 
«кроны» которых соприкасаются друг с другом, а «стволы» символизируют начальную 
(Альфа) и конечную (Омега) точки великого цикла развития15. Обозначим вертикальную 

15 Если следовать логике Шардена, то одним из возможных вопросов по поводу великого цикла развития, 
является вопрос реальности времени: согласно выдвинутому Шарденом закону сложности-сознания, процессы 
развёртывания материи и свёртывания сознания, одновременны. И поскольку, на основе принципа подобия, эволю-
ционную часть цикла развития Вселенной,  можно интерпретировать как развёртывание материальной сложности, 
а инволюционную часть цикла её развития – как свёртывание (центрацию) сознания, то можно предположить, что 
развёртывание (эволюция) и свёртывание (инволюция) Вселенной на самом деле одновременны, хотя для нас, на-
блюдателей, находящихся внутри этой системы, эти процессы кажутся последовательными.



62

Зудилина Н. В.Философия

ось, вокруг которой восходит сферическая спираль великого цикла, как первичную ось 
интенсивности в зеркально-симметричной схеме диэрезиса. Тогда вдоль первичной оси 
экстенсивности будут отображены четыре малых цикла, или этапа развития (геогенез, 
биогенез, психогенез и ноогенез), которые берут своё начало в Точке Альфа, и заверша-
ются в Точке Омега:

Таблица 3. Зеркально-симметричная схема диэрезиса как отображение реализации законов  
сложности-сознания и рекурренции на этапах великого цикла

Зеркально-симметричная схема диэрезиса в Таблице 3 отображает направленное разви-
тие мира, великий цикл от Точки Альфа к Точке Омега, который состоит из двух половин, 



63

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

каждая из которых, в свою очередь, состоит из двух этапов (малых циклов): 1) эволюцион-
ная половина, движение от единого к многому (преджизнь, жизнь), или развёртывания, ди-
вергенции; 2) инволюционная половина, движение от многого к единому (разум, ноосфера), 
или свёртывания, конвергенции, и эти половины разделены «экватором» развития. 

Эти четыре малых цикла, в течение которых реализуется закон сложности-сознания, 
отображены как уровни диэрезиса, вдоль первичной оси экстенсивности. Шарден не 
только применяет повторяющееся выделение внутреннего (интенсивного) и внешне-
го (экстенсивного) аспектов развития сложности и сознания, но и устанавливает связь 
между парами этих аспектов, согласно закону сложности-сознания. В результате это-
го, в образовавшейся фрактальной структуре зеркально-симметричной схемы диэрези-
са можно выделить пары связанных аспектов реализации закона сложности-сознания: 
1→0; 11→01; 10→00. Эти пары одинаковы на эволюционной (геогенез, биогенез) и 
инволюционной (психогенез, ноогенез) половинах великого цикла. В согласии с идеа-
листической интерпретацией закона сложности-сознания, те аспекты в этих парах, чис-
ловое обозначение которых начинается с нуля, зависят от аспектов, числовое обозначе-
ние которых начинается с единицы. Шарден показывает стадии и аспекты реализации 
закона сложности-сознания на всех четырёх этапах великого цикла, развивающегося 
по закону рекурренции. Как и в предыдущих схемах, в зеркально-симметричной схеме 
диэрезиса в Таблице 3, на первом и втором уровнях, у связанных, согласно закону слож-
ности-сознания, пар аспектов, цвета секторов одинаковы. 

При содержательной интерпретации схемы диэрезиса, числовые обозначения чита-
ются слева направо. Первое число – это субстанция: «1» – это развитие (рост) внутрен-
него, сознания, «0» – это развитие (усложнение) внешнего, материи. Второе число (при 
его наличии) – это качество/количество: «1» – качественное развитие. «0» – количе-
ственное развитие.

В зеркально-симметричной схеме диэрезиса отображены только движущие силы 
развития16 Вселенной, в центре которых, согласно Шардену, находится человек: «Че-
ловек – не статический центр мира, …а ось и вершина эволюции, что много прекрас-
нее» [1, с. 142] (и ось эта, мы бы добавили, – это первичная ось интенсивности). 

Исходя из вышесказанного, то, например, что на этапе ноогенеза отображены только 
ноосфера и масса, не следует понимать в том смысле, что всего остального не существу-
ет. Напротив, всё остальное, по-прежнему существует, но находится не «на острие» оси 
развития, а на «периферии». Как поясняет Шарден, «своей осевой живой частью Все-
ленная одновременно и равномерно дрейфует в сторону сверх-сложности, сверх-сре-
доточия, сверх-сознания» [1, с. 500].  

Напомним, что согласно закону рекурренции, на каждом витке развития повторяет-
ся прежнее и добавляется новое. Поэтому в зеркально-симметричной схеме диэрезиса 

16  Эволюционную и инволюционную половины цикла, взятые в целом, мы называем «развитием», а не 
«эволюцией», а слово «эволюция» резервируем только для соответствующей, эволюционной половины 
цикла, в отличие от Шардена, который часто называет «эволюцией» развитие в целом, а не только 
эволюционную половину цикла развития.



64

Зудилина Н. В.Философия

жирным шрифтом выделены новые аспекты проявления закона сложности-сознания, а 
после знака «+» перечислены те аспекты, которые сохраняются с предшествующих эта-
пов развития. Поэтому в соответствии с законом рекурренции, чем ближе этап к Точке 
Омега, тем больше проявляется «накопительный эффект» – сохранение предшествую-
щего, свойственное, свойственное (наряду с добавлением нового) рекурренции.

Как видно на Таблице 3, критические точки идут по линии интенсивного, психиче-
ского, внутреннего: 1 и 11 на эволюционной половине цикла, 11 и 1 на инволюционной 
половине цикла. Это согласуется со словами Шардена: эволюция – «…это в первую 
очередь психическая трансформация…» [1, с. 276]. Философ утверждает: «Эволюция, 
основанная на материи, не спасает человека, ибо все причинно-следственные связи, со-
бранные вместе, не в силах дать ни грана свободы. Эволюция же, основанная на Духе, 
сохраняет в силе все установленные физикой законы, приводя, однако, прямо к Мысли… 
Она спасает сразу и человека, и материю. Следовательно, ее нужно принять» [1, с. 462]. 

Реализация закона сложности-сознания, согласно зеркально-симметричной схеме 
диэрезиса, движется от этапа к этапу по линии количества (один сектор на нулевом 
этапе → два на первом; два на первом → четыре на втором), но этапы, соседствующие 
с «экваториальной линией», изменяются не количественно (четыре сектора на втором 
этапе → четыре сектора на третьем), а качественно. Затем от третьего ко четвёртому, и 
от четвёртого к завершающему этапу – опять происходит количественное изменение. 

В целом, на этапе эволюции (геогенез и биогенез) ведущим аспектом является коли-
чественный, материальный (что вызывает развёртывание, распространение вширь, экстен-
сификацию), а на этапе инволюции (психогенез и ноогенез) – качественный, ментальный 
(что вызывает свёртывание, углубление, интенсификацию). В отношении инволюционной 
половины цикла Шарден утверждает: «…все, что восходит, должно сойтись» [15, p. 186]. 

В завершающем подразделе мы рассмотрели зеркально-симметричную схему ди-
эрезиса в общем. Содержательную интерпретацию каждого из секторов этой схемы, на 
основе идей Шардена, мы дадим во второй части этой статьи.

Подведём итоги подраздела 2.2. Для отображения великого цикла развития, проис-
ходящего по законам рекурренции и сложности-сознания, применена зеркально-симме-
тричная схема диэрезиса в первичной перспективе. Шарден применяет повторяющееся 
выделение внутреннего (интенсивного) и внешнего (экстенсивного) аспектов развития 
сложности и сознания и устанавливает связь между парами этих аспектов, согласно за-
кону сложности-сознания. В результате можно выделить пары связанных аспектов ре-
ализации закона сложности-сознания: 1→0; 11→01; 10→00. Эти пары одинаковы на 
эволюционной (геогенез, биогенез) и инволюционной (психогенез, ноогенез) половинах 
великого цикла. В согласии с идеалистической интерпретацией закона сложности-со-
знания, материальные аспекты зависят от ментальных. На этапе геогенеза эволюция 
внутреннего (1) вызывает эволюцию внешнего, т.е. увеличение размера материи (0). 
Критическая точка перехода от геогенеза к биогенезу – возникновение жизни. На этапе 
биогенеза интериоризация внутреннего (11) вызывает усложнение организации мате-
рии (01), а экспансия внутреннего вширь (10) вызывает ассоциацию материи в агрега-



65

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

ты, тела (00). Критическая точка перехода от биогенеза к психогенезу - возникновение 
рефлексии. На этапе психогенеза центрация сознания (11) вызывает свёртывание мате-
риальной сложности (01), а объединение мира (10) вызывает социализацию (00). Кри-
тическая точка при переходе от психогенеза к ноогенезу – возникновение ноосферы. На 
этапе ноогенеза инволюция сознания путём слияния сознаний в ноосфере (1) вызывает 
инволюцию материи путём слияния социума в массе (0). Критическая точка – возникно-
вение Сверхличного, слияние с Омегой.

Выводы 
1. Согласно Шардену, внутреннее – это духовное, психическое, ментальное созна-

тельное, качественное, свободное, а внешнее – материальное, телесное, количественное, 
детерминированное. В контексте схемы диэрезиса, внутреннее понимается как интен-
сивное (направленное вглубь путём деления), а внешнее есть экстенсивное (направлен-
ное вширь путём сложения). Шарден формулирует закон сложности сознания: сознание 
тем совершеннее, чем более сложное и лучше организованное материальное строение 
оно сопровождает. Связь внутреннего (сознания) и внешнего (материальной сложно-
сти), постулируемую законом сложности-сознания, можно интерпретировать тремя 
способами: 1) связь сознания и материи – это всего лишь сопряжение, корреляция, со-
ответствие, не подразумевающее причинно-следственной связи; 2) связь сознания и 
материи – это причинно-следственная связь: рост сознания является следствием (или 
функцией) усложнения материи; 3) связь сознания и материи – это причинно-следствен-
ная связь: усложнение материи является следствием (или функцией) роста сознания. 
Шарден придерживался первых двух интерпретаций; мы придерживаемся третьей.

2. Развитие по закону рекурренции происходит не прямолинейно, а спирально, поэтому 
великий цикл развития от Альфы до Омеги может быть отображён как сферическая спи-
раль, восходящая вокруг вертикальной оси. Витки сферической спирали – это малые ци-
клы развития: этапы геогенеза, биогенеза, психогенеза, ноогенеза. Великий и малые циклы 
развития Вселенной можно рассматривать как лежащие в ортогональных плоскостях. На 
эволюционной половине цикла витки сферической спирали увеличиваются, а на инволюци-
онной – уменьшаются. В каждом витке сохраняется предыдущее, и добавляется новое. За-
кон рекурренции действует одинаковым образом на разных уровнях сложности, на разных 
этапах развития, то есть является универсальным законом развития. Рекуррентное развитие 
осуществляется через дискретные этапы, где на каждом переходе от одного этапа к другому, 
т.е. на каждой критической точке, в которой достигается пороговое значение сложности-со-
знания, сложность и сознание скачкообразно возрастают. Рекуррентность – свойство фрак-
талов. Модель развития Вселенной, предложенная Шарденом, может рассматриваться как 
модель фрактальной эволюции. Закон сложности-сознания и закон рекурренции связаны: 
основе закона рекурренции реализуется закон сложности-сознания.

3. Шарден применяет метод повторяющегося выделения внутреннего (интенсивно-
го) и внешнего (экстенсивного) аспектов в аспектах реализации закона сложности-со-
знания, т.е. метод диэрезиса. В результате применения этого метода выстраивается 
фрактальная структура ветвящихся аспектов реализации закона сложности-сознания. 



66

Зудилина Н. В.Философия

Поскольку схема диэрезиса – это фрактал, то она пригодна для отображения фракталь-
ной структуры аспектов реализации закона сложности-сознания. Великому циклу со-
ответствует схема диэрезиса в первичной перспективе (в её зеркально-симметричной 
форме); малые циклы развития, на которых реализуется закон сложности-сознания, ото-
бражены в этой схеме как уровни диэрезиса. Малым же циклам, на которых осущест-
вляется реализация ветвящихся аспектов закона сложности-сознания, для их полного 
отображения, требуется схема диэрезиса во вторичной перспективе.

4. Для отображения великого цикла развития, происходящего по законам рекур-
ренции и сложности-сознания, применена зеркально-симметричная схема диэрезиса 
в первичной перспективе. Шарден применяет повторяющееся выделение внутреннего 
(интенсивного) и внешнего (экстенсивного) аспектов развития сложности и сознания 
и устанавливает связь между парами этих аспектов, согласно закону сложности-созна-
ния. В результате можно выделить пары связанных аспектов реализации закона сложно-
сти-сознания: 1→0; 11→01; 10→00. Эти пары одинаковы на эволюционной (геогенез, 
биогенез) и инволюционной (психогенез, ноогенез) половинах великого цикла. В со-
гласии с идеалистической интерпретацией закона сложности-сознания, материальные 
аспекты зависят от ментальных. На этапе геогенеза эволюция внутреннего (1) вызывает 
эволюцию внешнего, т.е. увеличение размера материи (0). Критическая точка перехода 
от геогенеза к биогенезу – возникновение жизни. На этапе биогенеза интериоризация 
внутреннего (11) вызывает усложнение организации материи (01), а экспансия внутрен-
него вширь (10) вызывает ассоциацию материи в агрегаты, тела (00). Критическая точка 
перехода от биогенеза к психогенезу - возникновение рефлексии. На этапе психогенеза 
центрация сознания (11) вызывает свёртывание материальной сложности (01), а объ-
единение мира (10) вызывает социализацию (00). Критическая точка при переходе от 
психогенеза к ноогенезу – возникновение ноосферы. На этапе ноогенеза инволюция со-
знания путём слияния сознаний в ноосфере (1) вызывает инволюцию материи путём 
слияния социума в массе (0). Критическая точка – возникновение Сверхличного, слия-
ние с Омегой.

В данной статье мы рассмотрели зеркально-симметричную схему диэрезиса в об-
щем. Содержательную интерпретацию каждому из секторов этой схемы, на основе идей 
Шардена, мы дадим во второй части этой статьи.

Список литературы

1.	 Шарден П.Т. де. Феномен человека: сб. очерков и эссе: Пер. с фр. / П. Тейяр 
де Шарден / Сост. и предисл. В.Ю. Кузнецов. – М.: ООО «Издательство АСТ», 2002. – 
553,[7] с. – (Philosophy). – ISBN 5–17–009886–3.

2.	 Teilhard de Chardin P. Le Phénomène Humain. – Paris: Les Éditions du Seuil, 1956. – 348 p.
3.	 Teilhard de Chardin P. Formation of the Noosphere. A Plausible Biological 

Interpretation of Human History / Pierre Teilhard de Chardin // Future of Man. – New York, 
London, Toronto, Sydney, Auckland: Image Books Doubleday. – P. 149–178.



67

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

4.	 Teilhard de Chardin P. The Phyletic Structure of the Human Group // The Appearance 
of Man. Transl. by J. M. Cohen. – NewYork: Harper & Row Publishers, 1965. – P. 132–171.   

5.	 Teilhard de Chardin P. The New Spirit / Pierre Teilhard de Chardin // Future of Man. – 
New York, London, Toronto, Sydney, Auckland: Image Books Doubleday. – P. 74–89.

6.	 Teilhard de Chardin P. A Great Event Foreshadowed: The Planetization of Mankind / 
Pierre Teilhard de Chardin // Future of Man. – New York, London, Toronto, Sydney, Auckland: 
Image Books Doubleday. – P. 117–132. 

7.	 Teilhard de Chardin P. The Heart of the Matter // The Heart of the Matter. Transl. by 
Rene Hague. – San Diego, New York, London: A Harvest Book, A Helen and Kurt Wolff Book, 
Harcourt Brace & Company, 1976. – P. 15–79.

8.	 Vidal-Saez M.S., Vilarroya O., Garcia-Ojalvo J. Biological Computation through 
Recurrence // Biochemical and Biophysical Research Communications. – Vol. 728. – 2024. – 
P. 1–7.

9.	 Зудилина Н.В. О неатрибутивности индикаторов фрактальности, связанных с 
хаусдорфовой размерностью // Ученые записки Крымского федерального университета 
имени В. И. Вернадского. Серия «Философия. Политология. Культурология». – Том 3 
(69). – 2017. – № 4. – С. 66–83.

10.	 Webber Charles L. Jr. Recurrence Quantification of Fractal Structures // Frontiers in 
Physiology –Vol. 3. – 2012. – P. 1–11.

11.	 Haitun S.D.. Is Human Space Exploration Doomed? // ROOM: The Space Journal. – 
2018. – Available online : https://room.eu.com/article/is-human-space-exploration-doomed.

12.	 Mandelbrot B. B. Les Objets Fractals: Forme, Hasard et Dimension. (French) [Fractal 
Objects: Form, Chance, and Dimension]. 1e éd. Paris, Flammarion, 1975, 192 p. – ISBN 
2–08–210647–0.

13.	 Mandelbrot B. B. The Fractal Geometry of Nature / Benoît B. Mandelbrot. – Updated 
and Augmented ed. – New York: W. H. Freeman and Company, 1983. – XII + 461 + XVI p. – 
ISBN 978–0–7167–1186–9.

14.	 Платон. Государство // Собр. соч. в 4 т. Т. З / Пер. с др.- греч.; Общ. ред. А.Ф. 
Лосева, В.Ф. Асмуса, А.А. Тахо-Годи; Авт. вступ. ст. и ст. в примеч. А.Ф. Лосев; Примеч. 
А.А. Тахо-Годи. – М.: Мысль, 1994. – С. 79–420. – (Филос. наследие). – ISBN 5-244-
00385-2.

15.	 Teilhard de Chardin P. Faith in Man / Pierre Teilhard de Chardin // Future of Man. – 
New York, London, Toronto, Sydney, Auckland: Image Books Doubleday. – P. 179–187.

Сведения об авторе
 
Зудилина Надежда Викторовна – кандидат философских наук, доцент кафедры 

философии, Крымский федеральный университет имени В. И. Вернадского. 
E-mail: nadiya.zudilina@gmail.com 

Zudilina N.V. 



68

Зудилина Н. В.Философия

FROM ALPHA TO OMEGA: P.T. DE CHARDIN’S LAWS  
OF COMPLEXITY-CONSCIOUSNESS AND RECURRENCE IN THE CONTEXT  
OF THE MIRROR-SYMMETRICAL DIAERESIS SCHEME. PART 1

Abstract: The article examines P.T. de Chardin’s laws of complexity-consciousness and 
recurrence in the context of a mirror-symmetrical diaeresis diagram, displaying the great 
cycle of development from the Alpha Point to the Omega Point. According to Pierre Teilhard 
de Chardin, the “fabric of the Universe” has two sides: internal and external. The internal is 
the spiritual, psychic, mental, conscious, qualitative, and free, while the external is material, 
corporeal, quantitative, and determined. In the context of the diaeresis scheme, the internal is 
understood as the intensive, and the external as the extensive. Chardin formulates the law of 
complexity-consciousness as follows: the more perfect consciousness is, the more complex and 
better organized the material structure it accompanies. We interpret the relationship postulat-
ed by the law of complexity-consciousness as a cause-and-effect relationship: the increasing 
complexity of matter is a consequence (or function) of the growth of consciousness. Develop-
ment according to the law of recurrence is not linear, but spiral: the great cycle of development 
from Alpha to Omega can be depicted as a spherical spiral ascending around a vertical axis. 
The turns of the spherical spiral are minor cycles of development: the stages of geogenesis, 
biogenesis, psychogenesis, and noogenesis. The great cycle and minor cycles of the Universe’s 
development can be considered as lying in orthogonal planes. Recurrent development means 
that at each cycle, the previous is preserved and the new is added. The law of complexity-con-
sciousness and the law of recurrence are linked: the law of complexity-consciousness is re-
alized on the basis of the law of recurrence. Recurrent development occurs through discrete 
stages, each culminating in a critical point at which complexity and consciousness abruptly 
increase. To display the great cycle of development, which occurs according to the laws of 
recurrence and complexity-consciousness, a mirror-symmetrical diaeresis scheme is used in 
the primary perspective. At the stage of geogenesis, the evolution of the internal (1) causes 
the evolution of the external, i.e., an increase in the size of matter (0). The critical point of the 
transition from geogenesis to biogenesis is the emergence of life. At the stage of biogenesis, 
the further internalization of the internal (11) causes a complexification of the organization 
of matter (01), and the expansion of the internal in breadth (10) causes the association of 
matter into aggregates, bodies (00). The critical point of the transition from biogenesis to 
psychogenesis is the emergence of reflection. At the stage of psychogenesis, the ‘centration’ of 
consciousness (11) causes the involution of material complexity (01), and the unification of the 
world (10) causes socialization (00). The critical point in the transition from psychogenesis 
to noogenesis is the emergence of the noosphere. At the stage of noogenesis, the involution of 
consciousness through the fusion of minds in the noosphere (1) causes the involution of matter 
through the fusion of society into the mass (0). The critical point is the emergence of the Hy-
per-Personal, merging with Omega. 

Keywords: development, consciousness, matter, law of complexity-consciousness, law of 
recurrence, diaeresis, mirror-symmetrical diaeresis scheme, fractal, the intensive, the exten-
sive, the Alpha Point, the Omega Point, evolution, involution, Pierre Teilhard de Chardin.



69

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

References

1.	 Teilhard de Chardin P. The Phenomenon of Man: collect. of essays: Trans. 
from French / P. Teilhard de Chardin / Comp. and preface V. Yu. Kuznetsov. – M.: 
OOO “AST Publishing House”, 2002. – 553, [7] p. – (Philosophy). – ISBN 5–17–
009886–3.

2.	 Teilhard de Chardin P. Le Phénomène Humain. – Paris: Les Éditions du Seuil, 
1956. – 348 p.

3.	 Teilhard de Chardin P. Formation of the Noosphere. A Plausible Biological In-
terpretation of Human History / Pierre Teilhard de Chardin // Future of Man. – New 
York, London, Toronto, Sydney, Auckland: Image Books Doubleday. – P. 149–178.

4.	 Teilhard de Chardin P. The Phyletic Structure of the Human Group // The Ap-
pearance of Man. Transl. by J. M. Cohen. – New York: Harper & Row Publishers, 
1965. – P. 132–171.   

5.	 Teilhard de Chardin P. The New Spirit / Pierre Teilhard de Chardin // Future of 
Man. – New York, London, Toronto, Sydney, Auckland: Image Books Doubleday. – P. 
74–89.

6.	 Teilhard de Chardin P. A Great Event Foreshadowed: The Planetization of Man-
kind / Pierre Teilhard de Chardin // Future of Man. – New York, London, Toronto, Syd-
ney, Auckland: Image Books Doubleday. – P. 117–132. 

7.	 Teilhard de Chardin P. The Heart of the Matter // The Heart of the Matter. Transl. 
by Rene Hague. – San Diego, New York, London: A Harvest Book, A Helen and Kurt 
Wolff Book, Harcourt Brace & Company, 1976. – P. 15–79.

8.	 Vidal-Saez M.S., Vilarroya O., Garcia-Ojalvo J. Biological Computation through 
Recurrence // Biochemical and Biophysical Research Communications. – Vol. 728. – 
2024. – P. 1–7.

9.	 Zudilina N.V. On the Non-Attributiveness of the Indicators of Fractality, Relat-
ed to Hausdorff Dimension // Scientific Notes of V. I. Vernadsky Crimean Federal Uni-
versity. Series “Philosophy. Political science. Culturology”. – 2017. – Vol. 3 (69). – № 
4. – P. 66–83.

10.	 Webber Charles L. Jr. Recurrence Quantification of Fractal Structures // Fron-
tiers in Physiology –Vol. 3. – 2012. – P. 1–11.

11.	 Haitun S.D.. Is Human Space Exploration Doomed? // ROOM: The Space Jour-
nal.  – 2018. – Available online  : https://room.eu.com/article/is-human-space-explora-
tion-doomed.

12.	 Mandelbrot B. B. Les Objets Fractals: Forme, Hasard et Dimension. (French) 
[Fractal Objects: Form, Chance, and Dimension]. 1e éd. Paris, Flammarion, 1975, 192 
p. – ISBN 2–08–210647–0.

13.	 Mandelbrot B. B. The Fractal Geometry of Nature / Benoît B. Mandelbrot. – 
Updated and Augmented ed. – New York: W. H. Freeman and Company, 1983. – XII + 
461 + XVI p. – ISBN 978–0–7167–1186–9.



70

Зудилина Н. В.Философия

14.	 Plato. Republic [Государство] // Collected works in 4 vol. Vol. 3 / Transl. from 
ancient Greek; General eds. A.F. Losev, V.F. Asmus, A.A. Takho-Godi; Introductory ar-
ticle by A.F. Losev; Notes by A.A. Takho-Godi. – Moscow: Mysl’, 1994. – P. 79–420 – 
(Filosofskoe nasledie). – ISBN 5-244-00385-2.

15.	 Teilhard de Chardin P. Faith in Man / Pierre Teilhard de Chardin // Future of 
Man. – New York, London, Toronto, Sydney, Auckland: Image Books Doubleday. – P. 
179–187.

Zudilina Nadezhda Victorovna – Candidate of Sciences (Philosophy), Associate Professor, 
Faculty of Philosophy, Department of Philosophy, V.I. Vernadsky Crimean Federal University. 

E-mail: nadiya.zudilina@gmail.com 



71

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

КУЛЬТУРОЛОГИЯ

УДК 81’44
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-71-82

ИМЯ СОБСТВЕННОЕ КАК НОСИТЕЛЬ КУЛЬТУРНОГО КОДА 
(НА МАТЕРИАЛЕ УЧЕБНОГО ТЕКСТА)

Макарова О. В., Черных Ю. С.

Аннотация: Учебный текст играет важную роль в трансляции культурных норм 
и ценностей того или иного народа, при этом подходы к отбору учебного материала 
в разных культурах варьируются. Цель работы – сопоставить национально-культур-
ные особенности употребления онимов в учебных текстах по иностранным языкам: 
русскому и арабскому. В результате сравнительного и компонентного видов анали-
за 22 учебных пособий осуществлена выборка 2188 ономастических единиц, выявле-
ны дифференциальные и универсальные особенности антропонимов, топонимов и 
других категорий имен собственных. Проведен опрос 39 студентов для верификации 
отбора антропонимов в качестве учебного материала. Исследование показало, что в 
учебных пособиях используются онимы, имеющие символические и этнические компо-
ненты смысла. Выбор имен собственных в учебных текстах по арабскому языку как 
иностранному соотносится с религиозными и традиционными устоями арабской куль-
туры. Корпус, включающий онимы, извлечённые из учебных текстов по русскому языку 
для иностранных обучающихся, демонстрирует связь со значимыми историческими 
личностями, литературными текстами, научными фактами и культурными реалия-
ми России. Онимы в учебных текстах по изучению иностранного языка выполняют 
аллюзивную функцию, при этом их восприятие способствует расширению словарного 
запаса и пониманию элементов культуры изучаемого языка. Проверка объективности 
выбора антропонимов в учебных текстах подтверждает тезис о включении в пособия 
по изучению иностранного языка самых значимых в культурном отношении имен соб-
ственных. Учебные материалы по русскому языку как иностранному и арабскому языку 
как иностранному являются значимым объектом исследования, так как содержат ау-
тентичную информацию о культуре изучаемого языка, особенно в условиях возрастаю-
щей потребности в межкультурном взаимодействии.

Ключевые слова: имена собственные, учебный текст, этнокультурный компонент, 
русский язык как иностранный, арабский язык как иностранный, межкультурная ком-
муникация.

Введение в проблему исследования. Онимы играют важную роль в сохранении и 
передаче традиций и ценностей народа, поэтому их изучение способствует более глу-
бокому пониманию уникальных особенностей национальной культуры того или иного 



72

Макарова О. В., Черных Ю. С.Культурология

этноса. Кроме того, правильное употребление и восприятие имен собственных в речи 
влияют на успешную коммуникацию в межкультурном диалоге, отправной точкой к ко-
торому являются учебные тексты по освоению иностранного языка. Учебные материа-
лы включают наиболее значимые в культурном отношении имена собственные, поэтому 
их изучение представляет особый интерес для авторов. 

Существует достаточное количество работ, подтверждающих причину отбора они-
мов для включения их в учебник по обучению языку для иностранных граждан с уче-
том культурной обусловленности и знаковости имени. Так, исследователи: Н.В. Буб-
нова [1], Е.Ю. Прохорова, А.М. Мезенко [2] и др. – отмечают, что ведущим принципом 
изучения иностранного языка является включение в этот процесс социокультурного 
компонента: невозможно изучать язык без его связи с культурой народа. Абстракт-
ное изучение языка, без погружения в языковую среду и без формирования системы 
фоновых знаний приводит к дезадаптации иностранцев. Поэтому именно «включён-
ное» обучение, под которым мы понимаем обращение к этнокультурной среде, спо-
собствует эффективному обучению иностранному языку. Таким элементом включения 
и являются имена собственные, обладающие высокой культурологической ценностью. 
Отбор системы имен для учебного текста может быть субъективным, в силу специ-
фики учебного заведения, в котором составляется материал учебника. Имеем в виду, 
что если обучение происходит, например, на базе военного училища, то система ан-
тропонимов в текстах этого вуза будет связана с военными деятелями. В связи с этим 
возникает необходимость поиска объективных принципов для включения в учебни-
ки онимов, соответствующих той части концептосферы этноса, которая совпадает у 
большинства носителей одной культуры. В нашей работе предпринята попытка вери-
фикации принципа объективности при отборе онимов, представленных в изученных 
нами учебных текстах.  

Концептологические основания исследования. Вслед за авторами: Н.А. Буре, М.В. 
Быстрых, С.А. Вишняковой [3, с. 42] – считаем, что учебный текст полифункционален 
и содержит прагматическую и мотивационную составляющие. Тексты учебных изданий 
по иностранному языку должны не только заинтересовать в освоении дисциплины, но 
и включать фоновую информацию, экспликация которой способствует формированию 
концептосферы народа изучаемого языка. Каждое имя включает универсальные базо-
вые смыслы, характерные для всех языков, однако выражаются они индивидуально, 
согласно особенностям каждой культуры. Обнаруживаемые повсюду семантические 
примитивы, по мнению А. Вежбицкой [4, с. 34], свидетельствуют как о единстве вос-
приятия окружающего мира людьми разных народов, так и о перспективах взаимопони-
мания между ними в межкультурном взаимодействии. Согласно теории Анны Вежбиц-
кой, значения слов и выражений разных культур разложимы на универсальные базовые 
элементы, такие как человек, делать, хороший, можешь и другие. Выявление элементар-
ных смыслов в структуре имени собственного также позволяет обнаруживать ядерные 
компоненты значения, так, онимы – Александр и Мохамед – включают сему «добро». 
Однако этимологический анализ данных имен свидетельствует о разноаспектности про-



73

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

явления этой моральной категории: «желающий добра» (проспективное значение) – у 
имени Александр; «оцениваемый положительно за добрые поступки» (ретроспективный 
план) – у Мохамеда. В нашей работе мы обращаемся к поиску этнокультурных смыслов, 
что не соотносится с теорией А.Вежбицкой, ориентированной на поиск универсалий, 
поэтому используем сопоставительный метод русских и арабских имен собственных на 
материале учебных текстов с учетом методики лингвокультурного анализа.

Постановка проблемы. Проблема исследования заключается в недостаточной изу-
ченности учебного текста как источника культурно обусловленной информации, несмо-
тря на его ключевую роль в процессе познания другой культуры и освоения националь-
ного языка иностранцами. Полагаем, что изучение ономастических единиц в учебном 
дискурсе, обладающих высокой степенью этноспецифичности и отражающих уникаль-
ные черты национальных культур, позволяет глубже понять особенности представите-
лей различных лингвокультурных общностей. 

Цель исследования – выявление и сопоставление национально-культурных особен-
ностей употребления имен собственных в учебных текстах по русскому языку как ино-
странному (далее – РКИ) и арабскому языку как иностранному (далее – АКИ).

Методология. Для анализа онимов, функционирующих в учебных пособиях, при-
меняется сопоставительный метод, приемы контекстуального, компонентного анализа. 
В результате анализа 22 актуальных учебных пособий по РКИ и АКИ осуществлена 
выборка имен собственных из учебных текстов – 2188 ономастических единиц, выде-
лено 11 микросистем среди всего корпуса онимов – концептуальных моделей для ана-
лиза языковых единиц, объединённых общей функцией: номинацией людей, животных, 
локаций и др., составлен список наиболее частотных имен собственных (далее – ИС) 
в исследуемых языках, выявлены дифференциальные и универсальные особенности 
онимов, проведен опрос 39 студентов из РФ и арабских стран для верификации отбора 
антропонимов в качестве учебного материала. 

Результаты исследования. Выделенные нами типы онимов (антропонимы, топони-
мы, ИС учреждений, зоонимы, ИС праздников, произведений, кампаний, блюд, космо-
нимы мифонимы) связаны с объектами материальной и духовной культуры и, с точки 
зрения авторов [2; 5], ориентированы на лучшее понимание мировосприятия носителей 
изучаемого языка. 

В данной работе изучение этнокультурных особенностей групп онимов на материале 
учебного корпуса по РКИ и АКИ представлено по убыванию – по количеству упоминаний 
в учебных текстах, и опирается на линейный сопоставительный анализ имен собственных. 

Наиболее значимой группой, судя по частотности ономастических единиц (66% но-
минаций в текстах по РКИ, 60% – в тексах по АКИ) и возможности передавать культур-
ные особенности того или иного этноса, являются антропонимы. Эта группа связана с 
этнокультурной принадлежностью онимов. Русские имена зачастую заимствованы из 
греческого, например, Александр, Виктор, Евгений и др. Среди женских имен в учебных 
текстах наибольшей частотностью обладает имя Мария, связанное с историей христиан-
ства и особой ролью в нем Девы Марии как матери Иисуса Христа. 



74

Макарова О. В., Черных Ю. С.Культурология

В учебных текстах по РКИ находим не только имена персонажей, но и номинации 
известных в различных областях деятелей: Александра Пушкина, Павла Бажова, Дми-
трия Ивановича Менделеева, Антона Павловича Чехова. 

Арабские имена отражают исламскую культуру: являются символом веры и духов-
ности, а также актуализацией ценностей и убеждений, в частности: Мохамед (напоми-
нает о первом имени пророка), Ая (о главе Корана), Абдалла (о человеке от Бога), Фати-
ма (о матери пророка). Наиболее употребляемое имя – Ахмед (90% из списка мужских 
имен) – является одним из наименований пророка Мохамеда, означает ′просветленный′. 
Исходя из уважительного отношения к пророку, мусульмане избегают использования 
его имени в речи и на страницах учебников, в том числе. 

Среди женских имен в пособии по АКИ доминируют онимы Фатима и Зейнаб(ةمطاف 
-четвёртая дочь пророка Мохамеда, имя кото –(ءارهزلا ةمطاف)   Фатима Захра . (بنيز و
рой означает ′отнятое от груди дитя′. Имя Зейнаб (بنيز) означает ′украшение отца′ и 
включает такие смысловые компоненты, как: красивая, для отца. Это имя связано с ли-
тературным персонажем – Али-Бабой, жену которого звали Зейнаб, что скорее является 
исключением из общего правила о связи арабского имени с мифом.

Этнокультурной особенностью антропонимов в русской традиции является их исто-
рико-культурный контекст: онимы связаны с именами известных личностей из русской 
истории и литературы; в арабской культуре имянаречения доминирует религиозный 
аспект: имена ассоциированы с исламскими традициями и верованиями. 

Процесс определения базовых понятий в структуре онима на уровне восприятия име-
ни применим, скорее, к арабским именам, которые всегда обусловлены определенным и 
понятным для всех носителей арабского языка смыслом. В русской культурной тради-
ции имена соотносятся не столько со смысловыми компонентами, сколько с реализацией 
ими эстетической функции. Хотя, безусловно, все русские имена тоже включают базовые 
смысловые компоненты, выявляемые в результате этимологического анализа. 

Семантические особенности антропонимов в обоих языках свидетельствуют: 1) об 
их производности от слов разных частей речи; 2) о положительной оценочности всех 
базовых смысловых компонентов, входящих в структуру имени. Так, многие русские 
имена образованы от глаголов или прилагательных, имеющих мелиоративную окраску: 
например, Владимир – ′владеть миром′. Этот антропоним является самым распростра-
нённым в учебных текстах по РКИ. Арабские имена тоже образованы от корней с по-
ложительной коннотацией, например, Али ′высокий, благородный′, Хабиба ′любимая′, 
Омния ′желанная′, Хади ′спокойный′, Салиха ′благочестивая′, Ая ′чудо′, Амр ′процветаю-
щий′, Махер ′профессионал, мастер′ и др.

Структурные особенности ономастических единиц характеризуются включением в 
состав антропонима разного количества компонентов. Русские имена трёхкомпонент-
ные: включают имя, отчество, фамилию, чаще всего односложные или двусложные: 
Иван, Анна. Антропонимы в арабском языке, как правило, многосложные: Абдуллах, 
Мохамед, состоят из четырех, пяти и даже шести компонентов, в зависимости от поже-
ланий родителей: имени (исм – (مسالا, фамилии (нисба – (ةبسن), отчества (насаб (بسن); 



75

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

наследственного имени (лакаб – (بقللا. Факультативным компонентом может быть вто-
рое имя ребенка, второе имя отца, имя прадедушки, которое при переводе с арабского на 
русский язык выступает в качестве фамилии. Например, Шарафелдин (имя прадедушки) 
Мохамед (имя) Резк (отчество) Халифа (имя дедушки); Абобрака Ахмед Мохамед Мо-
хамед Юнес Хассан. Причем по семантике компонентов можно определить происхож-
дение носителя арабского имени: если в его структуре имеется компонент ′имя матери′ 
или ′фамилия матери′, то этот человек из Сирии: Альюнис (фамилия) Мохамед (имя) Ах-
мед Рамадан (имя отца) Хагер (имя матери); если все компоненты патронимического 
характера, то гражданин – из Египта. 

В отличие от текстов по русскому языку, в учебниках по АКИ встречаются разные 
формы обращений к человеку по имени: 1) с использованием звательной частицы йа: йа 
Бадр (ردب اي) , йа Фатима(ةمطاف اي)  [для сравнения в русской культуре для обращения 
используется особая звательная интонация – вокативная: «Владимир, где находится де-
канат?»]; 2) с добавлением слов абу ′папа′ или ума ′мама′ при обращении к тем, у кого 
есть сын или дочь: Абу Салех(حلاص وبا)  – ′папа Салеха′, Абу Мустафа(ىفطصم وبا)  
– ′папа Мустафы′, Ума Карим(ميرك ما)  – ′мама Карима′; 3) с добавлением слова устаз 
-учитель′ при обращении к преподавателю или человеку с высшим образовани′ (ذاتسأ)
ем: устаз Мурад (دارم ذاتسا); 4) с включением в официально-деловой речи вежливой 
формы обращения: шейх, саид(ديس) , саида(ةديس) , аниса (ةسنأ) ′незамужняя женщина′: 
саид абу Махер(رهام وبأ ديس), саида Самира(ةريمس ةديس) ; 5) с присоединением арти-
кля аль-, указывающего на происхождение или место жительства человека: ат-Туниси  
-с упоминанием прозвищно (египтянин′; 6′  (يرصملا)тунисец′, аль-Масри′)(يسنوتلا)
го имени (лакаб, кунья), которое может указывать на разные характеристики человека: 
ас-Сиддики  (قيدصلا)′первый муж Айши′, аль-Харизми(يمزراوخلا)  ′математик, созда-
тель системы цифр′.

   С точки зрения компонентного анализа, для структуры русского антропонима акту-
альны семы: ты, часть, отец, семья; в арабском языке структура имени является более 
сложным понятием и включает больше семантических частей: помимо указанных выше, 
также значимо наличие у человека детей, уровень его образования, происхождение и со-
циальный статус, отличительные особенности внешности или характера. В результате 
добавления к антропониму частиц и элементов вежливости, уважения в арабском языке 
передаются эмоциональные компоненты: ′чувствовать′, ′говорить′. В русских именах 
такие компоненты смысла появляются в результате деривационных отношений между 
онимами: употребляются уменьшительно-ласкательные формы (Сашенька, Машенька), 
что отражает особую эмоциональную окраску отношений между людьми. В обеих куль-
турах происходит варьирование имен в зависимости от ситуации и отношений с собе-
седником. Так, в формальной обстановке лучше использовать полные имена Михаил, 
Александр, Мохамед, а в неформальной – краткие или прозвища: Миша, Саша, Хамуди. 

Анализ топонимов в учебных текстах – второй по значимости группы онимов (23% 
упоминаний) – показал, что в текстах по РКИ номинации имеют светский характер: ИС 
связаны с историческим наследием России и искусством: Москва, Петербург, Эрми-



76

Макарова О. В., Черных Ю. С.Культурология

таж, Большой театр, балет «Жизель», «Лебединое озеро»; в текстах по АКИ топо-
нимы (18% употреблений) ассоциированы с религиозным аспектом жизни арабского 
общества и его ключевыми локациями: Меккой, Мединой, мечетью аль-Харам. Если в 
учебных текстах по РКИ упоминаются только два самых известных города РФ и знако-
вые достопримечательности, связанные с культурой и знакомые любому иностранцу, то 
в текстах по арабскому языку видим демонстрацию знаковых объектов с религиозной 
точки зрения – названия священных мест. Среди топонимов можно выделить и названия 
улиц, которые в арабских странах всегда связаны с известными личностями: членами 
королевской семьи, президентами, военными и др. Например, улица Тарика ибн Зия-
да(دايز نب قراط عراش)  .

Группа «ИС праздников» показывает, что в российской культуре к знаковым событи-
ям относится широкий круг понятий: Новый год, День рождения, Пасха, День победы. 
Для мусульман праздниками считаются только священные с религиозной точки зрения 
события: Эид аль-Фитр (араб. ُديِع رْطِفْلا ‎ –′праздник прекращения поста′), Эид аль-ад-
ха(ىحضالا ديع)  ′праздник жертвоприношения′).

Отметим также несколько, с нашей точки зрения, групп онимов, изучение которых 
свидетельствует о значимых особенностях анализируемых культур. Так, в текстах по 
РКИ находим зоонимы (Дружок, Мурка – 3% употреблений), что обусловлено наличи-
ем тесной связи человека и животного, воспринимаемого как члена семьи; в арабской 
культуре наблюдается отсутствие такой связи (0% употреблений). Среди репрезентан-
тов русской культуры встречаются мифонимы: Баба Яга, Дед Мороз, Снегурочка – без 
обращения в текстах к этим персонажам сложно осознать такую русскую националь-
ную черту, как веру в чудо, волшебство, надежду на русский авось; в учебниках по араб-
скому как иностранному находим упоминание лишь одного персонажа фольклорных 
историй – Джуху. Исламская мифология носит вторичный характер, восходит к древ-
неаравийской традиции, поэтому использование мифонимов неактуально для арабских 
авторов учебников, ориентированных на начальный уровень обучения. Ряд образов, ас-
социаций, демонстрирующих связь с мистической стороной жизни в текстах по АКИ, 
наблюдаем при репрезентации космонимов: солнце سمشلا)  ), Луна (رمقلا); в текстах 
по РКИ отсутствуют такие культурные коннотации, наблюдается прямое использова-
ние онима: солнечная система. Среди «ИС блюд» в текстах по РКИ используются уни-
версальные наименования, не специфичные для русской кухни, демонстрирующие ее 
повседневность: «Оливье», картофель, пирожное; в текстах по АКИ употребляются но-
минации традиционных восточных кушаний, акцентирующие экзотичность: «Табула» 
(салат), Кубба (блюдо из мяса), Мулухия.

Анализ показывает, что онимы, характеризующие русскую культуру, связаны в боль-
шей степени со светским характером обозначения знаковых реалий. Специфическими 
особенностями онимов в учебных по РКИ является связь с семейными ценностями, 
историко-литературным контекстом, тогда как онимы, связанные с изучением арабского 
языка, основаны преимущественно на исламских традициях, уважении к авторитетам и 
религиозным идеалам. 



77

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Для проверки гипотезы об объективности отбора онимов в изучаемых учебных 
текстах мы провели опрос среди русских и арабских носителей языков. Это студен-
ты Тюменского государственного медицинского университета, в котором обучается на 
данный момент 326 студентов из арабских стран. Вопросы, предложенные респонден-
там, касались изучения специфики антропонимов как самой репрезентативной груп-
пы в учебниках по РКИ и АКИ. 

Исследование показало, что отбор антропонимов, упоминаемых в учебниках по 
арабскому языку, можно считать объективным, несмотря на год издания пособий. Опрос 
свидетельствует, что среди мужских имен наиболее популярны Мохамед и Ахмед. Со-
гласно диаграмме 1, мусульмане часто выбирают имена, связанные с исламскими тради-
циями (37%): Мохамед, Ахмед, Юссеф, Момен – онимы ассоциированы с именами про-
роков. Все так же актуальны имена, имеющие положительную коннотацию, связанные 
с благословением и удачей (42%). Кроме этого, часть респондентов отметила в качестве 
причин имянаречения: уважение к старшим членам семьи (26%), почитание религиоз-
ных деятелей (37%). Отметим, что арабское имя, как правило, обладает рядом смысло-
вых компонентов, которые семантически насыщены для своего носителя. Кроме того, 
среди респондентов из арабских стран не было выявлено уникальных и зарубежных 
имен, что свидетельствует о почитании национальных традиций.

Диаграмма 1. Семантика антропонимов в арабских странах

Патронимическая модель исламского общества проявляется также в наличии при-
оритета в имянаречении ребенка: имена дают мужчины – отец, редко дедушка – 68%, 
женская часть семьи – матери, бабушки, сестры – участвует в процессе имянаречения 
иногда – 32%. 

Сопоставив результаты опроса респондентов и анализ антропонимов, извлечен-
ных из учебных текстов, видим, что частотные женские имена в учебниках по РКИ: 
Мария, Ирина, Анна и др.– не в полной мере совпадают с актуальным списком имен.  
Среди женских имен наиболее популярно сейчас – Анастасия, а также антропонимы: 
Екатерина, Евгения, Жанна, Карина и др.



78

Макарова О. В., Черных Ю. С.Культурология

Основным фактором при выборе имени ребенка в России является благозвучность, 
субъективное восприятие имени, иногда – соотношение с календарем именин в честь 
православного святого (Диаграмма 2). Большинство российских имен греческого или 
латинского происхождения, поэтому семантику имени сложно проследить без обраще-
ния к словарям личных имен. 

Диаграмма 2. Семантика имен в России

Среди причин в пользу выбора имени в РФ респонденты в основном указали на поло-
жительное отношение к имени исходя из личного опыта и особенностей восприятия (45% 
респондентов), причем 30% опрошенных вообще не знают причины выбора своего имени 
родителями. Однако в России считают, что имя может положительно влиять на характер и 
жизнь его носителя. Такая мысль подтверждается различными исследованиями в области фо-
носемантики [6; 7]. 

Обсуждение. Общие этнокультурные особенности российских и арабских онимов, кото-
рые репрезентируются в учебных текстах, связаны с отражением национальной идентично-
сти. Основные группы онимов: антропонимы, топонимы – присутствуют в обеих культурах и 
выполняют схожие функции: антропонимы способствуют сохранению памяти о выдающихся 
людях, внесших вклад в историю и культуру нации; топонимы отображают значимые про-
странственные ориентиры, формирующие культурный ландшафт и национальные символы. 

Полагаем, что более высокая частотность антропонимов и топонимов среди всех ти-
пов ИС обусловлена жанровой спецификой учебного текста: обучение языку на началь-
ном этапе подразумевает знакомство с человеком, его бытом, культурой и традициями, 
локациями, наиболее значимыми для носителей изучаемого языка. 

Отличительная особенность ономастических единиц в учебных текстах разных куль-
тур выявляется при изучении их соотнесенности с оппозицией «светский – религиозный». 
Так, в текстах по АКИ постоянно присутствует отсылка к религиозности человека арабского 
происхождения: большая часть онимов связана с исламом. Полагаем, что минимальное при-
сутствие религиозных ИС в текстах по русскому языку как иностранному связано с мульти-
конфессиональностью населения России и выраженностью светского образа жизни.

Гипотеза о проверке принципа «включенности» онима в текст по наличию в нем со-



79

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

циокультурной составляющей подтвердилась: в учебных пособиях используются онимы, 
имеющие символические и этнические компоненты смысла. Исследование объективно-
сти выбора антропонимов в учебных текстах подтверждает тезис об использовании в по-
собиях по изучению иностранного языка самых значимых в культурном отношении имен 
собственных. Анализ показал, что онимы в учебных текстах по арабскому языку как ино-
странному соотносятся с религиозными и традиционными принципами арабской куль-
туры. Корпус, включающий онимы, извлечённые из учебных текстов по русскому языку 
для иностранных обучающихся, демонстрирует связь со значимыми историческими лич-
ностями, литературными текстами, научными фактами и культурными реалиями России. 
Понимание этих особенностей ономастиконов помогает осознать, как имена участвуют 
в формировании идентичности и сохранении культурного наследия различных этносов.

Итак, для изучения культурных особенностей того или иного этноса можно исполь-
зовать учебные тексты, отражающие национальные ономастиконы. Лингвокультурологи-
ческий анализ онимов позволяет выявить сходства и различия между русской и арабской 
культурами, заложенными в семантике имен собственных. Выявление культурных кодов и 
символики, заключенной в именах, важно для эффективной межкультурной коммуникации, 
в реализации которой в современном обществе присутствует большое количество проблем. 

Список литературы

Источники
1.	 Аль-Фузан А.И., Аль-Тахир М.Х., Фадл М.А. Арабский язык в ваших руках 

Королевство Саудовская Аравия, Эр-Риад: Каталог Национальной библиотеки короля 
Фахда, 2014. Ч. А1. 285 с.  (دمحم ،نيسح رهاطلا راتخم.د ،نازوفلا ميهاربإ نب نمحرلادبع.د 
 ةسرهف،٨-١)تادحولا لوالا ءزجلا لوألا رادصإلا كيدي نيب ةيبرعلا باتك،لضف دمحم قلاخلادبع
.(ص٢٨٥،م٢٠١٤،ةيدوعسلا ةيبرعلا ةكلمملا ضايرلا ،رشنلا ءانثأ ةينطولا دهف كلملا ةبتكم

2.	 Аль-Фузан А.И., Аль-Тахир М.Х., Фадл М.А. Арабский язык в ваших руках. Ко-
ролевство Саудовская Аравия, Эр-Риад: Каталог Национальной библиотеки короля Фах-
да, 2014. Ч. А2. 285 с. (قلاخلادبع دمحم ،نيسح رهاطلا راتخم.د ،نازوفلا ميهاربإ نب نمحرلادبع.د 
 ةبتكم ةسرهف،(١٦-٩)تادحولا يناثلا ءزجلا لوألا رادصإلا كيدي نيب ةيبرعلا باتك،لضف دمحم
.(ص٢٨٥،م٢٠١٤،ةيدوعسلا ةيبرعلا ةكلمملا ضايرلا ،رشنلا ءانثأ ةينطولا دهف كلملا

3.	 Аль-Фузан А.И., Аль-Тахир М.Х., Фадл М.А. Арабский язык в ваших руках. Ко-
ролевство Саудовская Аравия, Эр-Риад: Каталог Национальной библиотеки короля Фах-
да, 2014. Ч. В1. 285 с. (قلاخلادبع دمحم ،نيسح رهاطلا راتخم.د  ،نازوفلا ميهاربإ نب نمحرلادبع.د 
 ةبتكم ةسرهف،(٨-١)تادحولا لوألا ءزجلا يناثلا رادصإلا كيدي نيب ةيبرعلا باتك،لضف دمحم
.(ص٢٨٥،م٢٠١٤،ةيدوعسلا ةيبرعلا ةكلمملا ضايرلا ،رشنلا ءانثأ ةينطولا دهف كلملا

4.	 Аль-Фузан А.И., Аль-Тахир М.Х., Фадл М.А. Арабский язык в ваших руках Ко-
ролевство Саудовская Аравия, Эр-Риад: Каталог Национальной библиотеки короля Фах-
да, 2014. Ч. В2. 257 с. (قلاخلادبع دمحم ،نيسح رهاطلا راتخم.د  ،نازوفلا ميهاربإ نب نمحرلادبع.د 
 ةسرهف،(١٦-٩)تادحولا يناثلا ءزجلا يناثلا رادصإلا كيدي نيب ةيبرعلا باتك،لضف دمحم
.(ص٢٥٧،م٢٠١٤،ةيدوعسلا ةيبرعلا ةكلمملا ضايرلا ،رشنلا ءانثأ ةينطولا دهف كلملا ةبتكم



80

Макарова О. В., Черных Ю. С.Культурология

5.	 Аль-Фузан А.И., Аль-Шейх М.А. Арабская книга в руках наших детей. Коро-
левство Саудовская Аравия, Эр-Риад: Каталог Национальной библиотеки короля Фах-
да, 2018.  Ч.1. 84 с. (باتك، خيشلا نمحرلادبع نب دمحم.د ،نازوفلا ميهاربإ نب نمحرلادبع.د 
 ضايرلا ،رشنلا ءانثأ ةينطولا دهف كلملا ةبتكم ةسرهف،لوالا ءزجلا اندالوأ يدي نيب ةيبرعلا
.(ص٨٤،م٢٠١٨ ،ةيدوعسلا ةيبرعلا ةكلمملا

6.	 Аль-Фузан А.И., Аль-Шейх М.А. Арабская книга в руках наших детей. Коро-
левство Саудовская Аравия, Эр-Риад: Каталог Национальной библиотеки короля Фахда, 
2018. Ч.2. 84 с. (ةيبرعلا باتك، خيشلا نمحرلادبع نب دمحم.د ،نازوفلا ميهاربإ نب نمحرلادبع.د 
 ةكلمملا ضايرلا ،رشنلا ءانثأ ةينطولا دهف كلملا ةبتكم ةسرهف،لوالا ءزجلا اندالوأ يدي نيب
      .(ص٨٤،م٢٠١٨ ،ةيدوعسلا ةيبرعلا

7.	  Маджали Ф., Мансур, Уроки арабского языка Лондон, 1977. 186 с. (داؤف روتكدلا 
 (.London, 1977. 186 p ,،ةيبرعلا يف سورد،روصنم روسيفوربلا ،يلجم

8.	 Салам М.Г. Арабский язык для взрослых. Египет, 2016. 223 с. (لامج دمحم ذاتسأل 
.(ص٢٢٣،م٢٠١٦ ،رصم ،رابكلل ةيبرعلا باتك ، مالس

9.	 Abdur Rahim V. Madinah. Arabic reader. P. 1. New Delhi: Goodword Books, 2014. 98 р.
10.	  Abdur Rahim V. Madinah. Arabic reader. P. 2. New Delhi: Goodword Books, 2014. 104 р.
11.	 Abdur Rahim V. Madinah. Arabic reader. P. 3. New Delhi: Goodword Books, 2014. 122 р.
12.	 Авери М. Русский язык для детей. Сорока. Учебник. М: Изд. группа Автор-онлайн, 2020. 64 с. 
13.	 Афанасьева Н.А., Бойцов И.А., Бойцова М.И. Русское слово: Учебный комплекс 

по русскому языку для иностранцев / под ред. Юркова Е.Е., Московкина Л.В. М: Изда-
тельский центр «Академия», 2006. 184 с. 

14.	 Вятютнев М.Н., Вохмина Л.Л., Кочеткова А.И. Русский язык. Учебник для зару-
бежных школ Т. 1,2.  М.: Русский язык, 1988. 247 с.

15.	 Долматова О.А., Новачац Е.М. Точка Ру. М: Изд-во «Перо», 2019. 148 с. 
16.	 Дронов В.В., Мальцева И.В., Синячкин В.П. Русский язык для зарубежных 

школ. Учебник.  М: Дрофа, 2009. 179 с. 
17.	 Иванова Э.И. Наше время. Элементарный уровень. М.: Русский язык. Курсы, 2014. 216 с. 
18.	 Чернышов С.И., Чернышова А.В. Поехали! Русский язык для взрослых. Началь-

ный курс: учебник. СПб: Златоуст, 2019. Ч.1. 177 с. Ч.2.160 с. 
19.	 Юрков Е.Е., Московкин Л.В., Бойцова И.А. Успех. Учебный комплекс по рус-

скому языку для иностранных учащихся. Элементарный уровень. Книга для студента. 
СПб.: Изд-во МИРС, 2011. 212 с. 

Библиография 
1. Бубнова Н. В.  Лингвокраеведческое антропонимическое учебное пособие для ино-

странцев как источник фоновых знаний о России // Филологические науки. Вопросы те-
ории и практики. Тамбов: Грамота, 2014. № 3 (33): в 2-х ч. Ч. I. C. 55–58. ISSN 1997-2911

2. Прохорова Е. Ю., Мезенко А. М. Культурная память онима и преподавание РКИ // 
Учёные записки Таврического национального университета им. В. И. Вернадского. Се-
рия «Филология. Социальные коммуникации». Том 24(63). Часть 1. 2011. С. 59–64.



81

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

3. Буре Н. А., Быстрых М. В., Вишнякова С. А. Основы научной речи: Учеб. пособие. 
СПб.: Филологический факультет СПбГУ; М.: Издательский центр «Академия», 2003. 272 с.

4. Вежбицкая А. Семантические универсалии и базисные концепты. М.: «Языки сла-
вянских культур», 2011. 568 с.

5. Черных Ю. С., Макарова О. В. Имя собственное в пространстве учебного текста 
по арабскому языку как иностранному // Научный диалог. 2025. Т. 14, № 1. С. 137–156. 
DOI 10.24224/2227-1295-2025-14-1-137-156. EDN YOELAA.

6. Журавлёв А. П. Звук и смысл. 2 изд., испр. и доп. М.: «Просвещение», 1991. 160 с.
7. Шляхова С. С. Фоносемантическая картина мира: к постановке проблемы. Пермь: 

Изд-во ПНИПУ, 2014. 192 с.

Сведения об авторах
Макарова Ольга Владимировна – кандидат филол. наук, доцент, г. Тюмень, Тю-

менский государственный медицинский университет, заведующий кафедрой русского 
языка как иностранного.

E-mail: makarovaov@tyumsmu.ru
Черных Юлиана Станиславовна – магистр по направлению «Прикладная лингви-

стика», г. Тюмень, Тюменский государственный медицинский университет, преподава-
тель кафедры русского языка как иностранного.

E-mail: july222@inbox.ru

Makarova O. V., Chernykh Y. S.

PROPER NAME AS A CARRIER OF CULTURAL CODE (BASED ON THE MA-
TERIAL OF THE STUDY TEXT)

Abstract: Educational texts play an important role in transmitting the cultural norms and 
values of a particular ethnic group, and there are different approaches to selecting education-
al material in different cultures. The aim of this work is to compare the national and cultural 
features of the use of onyms in educational texts on foreign languages: Russian and Arabic.  

As a result of comparative and component analysis of 22 textbooks, a sample of 2,188 
onomastic units was selected, and the differential and universal features of anthroponyms, 
toponyms and other categories of proper names were identified. A survey of 39 students was 
conducted to verify the selection of anthroponyms as teaching material. The study showed that 
textbooks use onyms that have symbolic and ethnic components of meaning. The selection of 
proper names in Arabic as a foreign language textbook correlates with the religious and tradi-
tional foundations of Arab culture: The corpus, which includes onyms extracted from Russian 
language teaching texts for foreign students, demonstrates a connection with significant his-
torical figures, literary texts, scientific facts and cultural realities of Russia. Onyms in foreign 
language teaching texts perform an allusive function, the perception of which contributes to 
the expansion of vocabulary and understanding of elements of the culture of the language 



82

Макарова О. В., Черных Ю. С.Культурология

being studied. Verification of the objectivity of the selection of anthroponyms in educational 
texts confirms the thesis about the inclusion of the most culturally significant proper names in 
foreign language teaching materials. Foreign language teaching materials are an important 
subject of research, as they contain authentic information about the culture of the language 
being studied, especially in the context of the growing need for intercultural interaction.

Keywords: proper names, educational text, ethnocultural component, Russian as a foreign 
language, Arabic as a foreign language, intercultural communication.

Reference

1.	 Bubnova N.V. Lingvokraevedcheskoe antroponimicheskoe uchebnoe posobie dlya 
anthroponymic textbook for foreigners as a source of background knowledge about Russia]. 
In: Filologicheskie nauki. Voprosy teorii i praktiki [Philological Sciences. Issues of Theory 
and Practice], 2014, Tamboff: Gramota, 3(33), I, 55–58. ISSN 1997-2911.

2.	 Prokhorova E.Yu., Mezenko A.M. Kul’turnaya pamyat onima i prepodavanie RKI 
[The cultural memory of the onoma and teaching Russian as a Foreign Language]. In: Uche-
nye zapiski Tavricheskogo nacional’nogo universiteta imeni V.I. Vernadskogo [Scientific 
Notes of Taurida National University named after V.I. Vernadsky], Series “Philogia. Social 
Communications”, 2011, 24(63), 1, 59–64. 

3.	 Bure N.A., Bystrykh M.V., Vishnyakova S.A. Osnovy nauchnoj rechi: Ucheb. posobie 
[Fundamentals of scientific speech: Textbook]. St. Petersburg: Filologicheskiy fakul’tet SPb-
GU; Moscow: Izdatel’skiy tsentr “Akademiya”, 2003, 272 p. 

4.	 Vezhbitskaya A. Semanticheskie universalii i bazovye kontsepty [Semantic Univer-
sals and Basic Concepts]. Moscow: Yazyki slavyanskikh kul’tur, 2011, 568 p.

5.	 Chernykh Yu.S., Makarova O.V. Imya sobstvennoe v prostranstve uchebnogo teksta 
po arabskomu yazyku kak inostrannomu [Proper name in the educational text space for Arabic 
language as a foreign language]. In: Nauchnyy dialog [Scientific Dialogue], 2025, 14, Issue 1, 
137–156. DOI: 10.24224/2227-1295-2025-14-1-137-156. 

6.	 Zhuravlyov A.P. Zvuk i smysl [Sound and Meaning]. Second edition, revised and 
supplemented. Moscow: Prosveshcheniye, 1991, 160 p. 

7.	 Shlyakhova S.S. Fonosemanticheskaya kartina mira: k postanovke problemy [Phonose-
mantic picture of the world: towards problem formulation]. Perm’: PNRPU Publ, 2014, 192 p.

Makarova Olga Vladimirovna – Candidate of Philological Sciences, Associate Professor, 
Tyumen, Tyumen State Medical University, Head of the Department of Russian as a Foreign 
Language. 

E-mail: makarovaov@tyumsmu.ru
Chernykh Yuliana Stanislavovna – Master of Applied Linguistics, Tyumen, Tyumen State 

Medical University, Lecturer, Department of Russian as a Foreign Language. 
E-mail: july222@inbox.ru



83

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

УДК 7.011
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-83-95

ОБРАЗ СМЕРТИ КАК ИНСТРУМЕНТ ФОРМИРОВАНИЯ  
НАЦИОНАЛЬНОЙ ПАМЯТИ В УКРАИНСКОМ КИНЕМАТОГРАФЕ  

ПОСТСОВЕТСКОГО ПЕРИОДА (ДО 2014 ГОДА):  
ИДЕОЛОГИЧЕСКИЕ КОНСТАНТЫ И ТРАНСФОРМАЦИЯ МИФОВ

Грицай Л. А.

Аннотация: В статье рассматривается образ смерти как идеологически нагру-
женный медиатекстуальный элемент в украинском кинематографе постсоветского 
периода до 2014 года, выполняющий функцию трансляции и закрепления элементов на-
циональной памяти; через призму анализа ключевых фильмов, созданных в период с 1990 
по 2014 годы, исследуется, каким образом смерть становится не только художествен-
ным мотивом, но и политическим инструментом, с помощью которого формируются 
новые мифы национальной идентичности, основанные на культе жертвы, героизма 
и перманентного противостояния с «внешним врагом» в лице России. В статье под-
черкивается, что в условиях утраты единого культурного кода после распада СССР 
украинское кино активно переосмысляет архетипические модели смерти, отказыва-
ясь от общерусской религиозной и исторической семантики в пользу сакрализованно-
го образа национальной жертвы, поэтому особое внимание уделяется идеологическим 
константам – устойчивым структурам, через которые репрезентируется смерть как 
акт политической и культурной миссии. Также анализируется процесс трансформа-
ции традиционных дохристианских и православных мифов, где культ древнеславянской 
богини смерти Морены и архетип «Небесной сотни» становятся новыми опорными 
точками коллективной памяти. Выводы статьи позволяют утверждать, что украин-
ский кинематограф в исследуемый период функционировал как медиатор политической 
мифологии, формируя установки, актуализированные уже в постмайданный период.

Ключевые слова: смерть, национальная память, украинский кинематограф, идео-
логия, миф, постсоветское пространство, культурный код, Украина, Россия.

Введение
Современные исследования визуальных и медиатекстуальных стратегий формиро-

вания национальной памяти обнаруживают возрастающее значение образа смерти как 
инструмента символического и идеологического воздействия на массовое сознание, 
поэтому актуальность настоящего исследования определяется необходимостью ана-
лиза того, как в украинском кинематографе постсоветского периода образ смерти стал 
использоваться не только в художественном, но прежде всего в политико-культурном 
контексте, трансформируясь в элемент национального мифотворчества, задающего ори-
ентиры коллективной идентичности.



84

Грицай Л. А.Культурология

Целью данной работы является выявление и систематизация идеологических кон-
стант, закрепленных через репрезентацию смерти в украинских фильмах, а также опи-
сание процесса трансформации мифов, задействованных в этих репрезентациях; на-
учная новизна исследования заключается в попытке прочтения украинского кино как 
пространства символической борьбы за интерпретацию смерти и бессмертия в усло-
виях культурного и политического противостояния с Россией; методологической осно-
вой работы служат культурологический, нарратологический, семиотический подходы 
и дискурс-анализ; в качестве материала исследвоания рассмотрены фильмы как медиа-
тексты, содержащие в себе устойчивые и варьируемые модели смерти: выбор периода до 
2014 года обусловлен тем, что именно в этот отрезок времени формировалась фундамен-
тальная мифология национальной памяти в условиях постсоветской неопределенности, и 
именно тогда закладывались культурные коды, которые впоследствии, после событий Ев-
ромайдана, приобрели более открыто милитаристский и сакрально-жертвенный характер.

Результаты исследования
Анализируя корпус научной литературы, посвященной феномену репрезентации 

смерти в киноискусстве, прежде всего необходимо отметить, что смерть в кинемато-
графе выступает не только как онтологическое или эстетическое явление, но и как иде-
ологически нагруженный нарративный элемент, используемый в целях формирования 
коллективной и, в частности, национальной памяти, поэтому в условиях постсоветской 
Украины, где историческая идентичность трансформировалась, экранный образ смерти 
приобрел особую значимость, становясь одновременно пространством травмы, актом 
сопротивления и инструментом мемориальной политики.

М. В. Скрипкарь подчеркивает, что кино в настоящее время оказывается одним 
из наиболее эффективных механизмов формирования моделей отношения к смерти, 
транслируя определенные сценарии переживания, интерпретации и воспоминания о 
ней, эти сценарии, в зависимости от политико-исторического контекста, могут быть 
героическими, обыденными, криминализированными или трагически-деформирован-
ными [1, с. 130]. 

Как подчеркивает С.В. Ковалева, экранное влечение к смерти укоренено в бессозна-
тельном и часто актуализируется в ситуациях кризиса – будь то революции, войны или 
социальная катастрофа [2, с. 88]: подчеркнем, что смерть в украинских фильмах постсо-
ветского периода редко предстает как нейтральное или естественное завершение жиз-
ненного пути; напротив, она почти всегда окрашена в экзистенциально-несправедливые 
тона, что, скорее всего, связано с историческим опытом травмы, насилия и угнетения, 
украинском киноконтексте смерть зачастую представляет собой итог репрессий со сто-
роны тоталитарной власти – будь то царская Россия, СССР или коллективный образ 
русской оккупации, таким образом, смерть становится неотъемлемой частью нарратива 
национального страдания.

Отметим, что в украинском кинематографе этого периода смерть нередко выполняет 
функцию восстановления исторической справедливости, превращаясь в знак жертвы, 
чья гибель вызывает у зрителя не только сочувствие, но и мобилизующее чувство долга 



85

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

памяти, таким образом, возникает устойчивый мифологический паттерн: украинец гиб-
нет от руки русского (имперского, советского или современного), и именно этот мотив 
конституирует основу национального кинематографического мифа о страдании.

Интересной в этом контексте является позиция К.А. Бутакова, который акцентирует 
внимание на том, что восприятие экранной смерти определяется не столько реализмом изо-
бражения, сколько степенью символической нагруженности сцены [3, с. 188]: в украинском 
кинематографе смерть несет в себе конкретную идеологическую маркировку: смерть может 
быть обыденной, но все же в ней ощущается внутреннее напряжение, драматизм или даже 
сакральность, если она случается в условиях репрессивного давления извне.

Смерть в украинских фильмах может быть также героической, особенно когда речь 
идет об антисоветском или антиимперском сопротивлении, такие образы создаются в 
противовес советской концепции «смерти ради Родины», заменяя ее на смерть ради 
независимости, достоинства и памяти, как пишет О. Кириллова, мортальный кинокод 
позволяет вскрыть скрытые культурные смыслы, формирующие коллективное бессозна-
тельное, где смерть становится знаком идентичности [4, с. 80].

М.А. Антипов, анализируя репрезентации смерти в кинохорроре, подчеркивает, что 
сама по себе смерть в фильмах не несет страха, если не снабжена соответствующим 
социальным и культурным контекстом [5, с. 300], применительно к украинскому кине-
матографу можно утверждать, что страх смерти здесь не просто экзистенциальный – он 
глубоко историчен и политически окрашен. Именно память о массовых репрессиях, го-
лодоморе, депортациях и войнах делает смерть в украинском кино не универсальной, а 
культурно специфической.

Таким образом, репрезентация смерти в украинском кинематографе становится важ-
ным механизмом формирования национальной памяти, где трансформация мифов осу-
ществляется через реконструкцию сценариев умирания: от насильственной смерти от рук 
внешнего врага – к героической гибели в борьбе за идентичность; от обыденной смерти – 
к сакральной жертве: экранизация смерти, таким образом, выполняет не только повество-
вательную, но и мемориальную, а нередко и политическую функцию, определяя границы 
исторического воображения и конституируя культурный «я» украинской нации.

Важно подчеркнуть, что в постсоветский период, когда Украина обрела государ-
ственную независимость, украинский кинематограф начал выполнять не только куль-
турно-художественную, но и активную идеологическую и идентификационную функ-
цию, направленную на конструирование новой исторической памяти, отличной от 
советского нарратива, и в этой новой памяти ключевым элементом стал образ смерти 
как инструмент переосмысления национальной идентичности, коллективной травмы и 
границ между «своими» и «чужими»: в этом процессе происходило сознательное «очи-
щение» исторического сознания от доминирующих ранее советских мифов, в том числе 
о «братстве народов», которые, как подчеркивает П. Штепа, были идеологическим при-
крытием для культурной и политической экспансии Москвы [6].

Следуя логике П. Штепы, украинская идентичность строилась как оппозиционная 
по отношению к «московству», которое он трактует не как особый историко-культур-



86

Грицай Л. А.Культурология

ный тип, укорененный в ордынской, варварской, азиатской модели власти, морали и 
мироощущения, так, в своей работе «Московство: его происхождение, содержание, фор-
мы и историческое развитие», Штепа утверждает, что москаль – это тот же ордынец, 
который  не может быть «улучшен или окультурен» [Штепа, 2005, с. 218], этим обосно-
вывается его резкое суждение о непримиримости украинского и московского миров: 
«Никогда не было, нет и не будет мира между Украиной и Московщиной. Не может, так 
как украинский и московские народы – это две противоположности, такие же, как Хри-
стос и Антихрист, христианство и сатанизм, правда и ложь» [6, с. 303]. Таким образом, 
взаимоотношения между Россией и Украиной осмысляется как онтологическая и циви-
лизационная граница между двумя несовместимыми сущностями.

Исходя из этого, культ смерти, активно репрезентируемый в украинском кино, стал 
многоуровневым символом исторической травмы (например, Голодомора как геноци-
да), мстительного воздаяния (необходимости убийства врага – москаля), сакрализации 
жертвы (готовности умирать за Родину) и даже обращения к дохристианским архети-
пам, таким как образ Морены – древнеславянской богини смерти, персонифицирующей 
циклическую гибель и обновление. Таким образом, кинематограф создает целостную 
мифопоэтику смерти, в которой смерть представляется не как конец, а как форма сопро-
тивления, свидетельства и национального перерождения.

Важным компонентом этого культурного сдвига является переосмысление русско-
го отношения к смерти, традиционно ассоциируемого с бесстрашием, фатализмом и 
героизмом: в украинском дискурсе эти черты начинают интерпретироваться как дока-
зательство иррациональности, разрушительности и культурной чуждости московской 
ментальности, противопоставляемой трагически-созидательному отношению украинца 
к смерти как жертве за правду и свободу. Такое смещение акцентов, несомненно, гово-
рит о попытке не только выстроить новую национальную идентичность, но и противо-
поставить ее культурной матрице советского понимания.

Формирование подобного нарратива было бы невозможным без вмешательства 
внешних акторов, поэтому отдельные политические аналитики подчеркивают, что по-
сле распада Советского Союза почти все постсоветские республики, включая Россию, 
обрели признаки неосознанной колониальности, обусловленной политическим и эконо-
мическим контролем со стороны Запада, так, об этом говорит полковник СВР в отставке 
А. О. Безруков, указывая на необходимость переустройства социально-экономической 
модели [7]. Это заявление имеет прямое отношение к обсуждаемой теме, так как кон-
струирование украинской идентичности как антироссийской может рассматриваться 
как часть широкомасштабного геополитического проекта, направленного на дестабили-
зацию евразийского пространства через конфликт бывших союзных республик.

Таким образом, в сознании молодежи формируется качественно иная историческая 
память, искажающая истинные события прошлого. Следует отметить, что значительная 
часть современных исследователей трактует историческую память как конструируемый 
и управляемый феномен, так, Н.В.  Немирова подчеркивает интегративную функцию 
героической памяти, утверждая, что осознание сопричастности к национальной исто-



87

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

рии способствует формированию гражданской идентичности [8, с. 158], однако в ус-
ловиях информационной войны и идеологического давления героическая память легко 
трансформируется в инструмент политической мобилизации, поэтому М.А. Белоусова 
акцентирует внимание на том, что содержание героической памяти зачастую диктуется 
государственной исторической политикой, а ее успешная интериоризация зависит от 
личной идентификации с историческими персонажами [9, с. 36]. 

При этом в условиях информационной фрагментации и глобализации памяти, мо-
лодежь все чаще сталкивается с конкурирующими интерпретациями прошлого, С.Г. 
Воскобойников и Т.В. Щукина предупреждают, что в таких условиях возникает «фраг-
ментированная память», ослабляющая когнитивную связность исторического опыта и 
делающая общество уязвимым к манипуляциям [10, с. 15], в этом контексте украинский 
кинематограф можно рассматривать как инструмент не только художественной репре-
зентации, но и идеологической мобилизации, с помощью которого изменяется истори-
ческая память народа: формируется устойчивое восприятие врага, сакрализуется жертва 
и кодифицируется коллективная травма.

Для исследования образа смерти как инструмента формирования национальной 
исторической памяти в украинском кино целесообразно опираться на следующие ана-
литические категории:

1. Типология смерти: героическая (добровольная), мученическая (навязанная), сим-
волическая (в метафизическом ключе), случайная (жертва системы).

2. Образ врага: визуально, вербально и структурно оформленный образ России или 
русского (москаля) как институционализированного носителя зла.

3. Семиотика жертвы: способы визуализации страдания, способы представления 
тела, язык смерти (молчание, крик, камера смерти).

4. Историко-политический контекст: способы встраивания образа смерти в наррати-
вы сопротивления (УНР, УПА, голодомор, сталинские репрессии).

5. Культ смерти: способы легитимации смерти как единственно возможного и пра-
вильного выбора в контексте исторической миссии нации.

6. Нарративный диалог с Россией: формы противостояния, диалоговость/моноло-
гичность конфликта, роль смерти в этом диалоге.

Рассмотрим образ смерти в ключевых украинских фильмах изучаемого периода:
1.  «Голод-33» (реж. Олесь Янчук) представляет смерть как итог коллективного гено-

цида, организованного репрессивной советской (а значит – русской) властью, здесь смерть 
не является актом индивидуального выбора – напротив, она предстает как результат систе-
матического уничтожения народа за его этническую и культурную инаковость. Гибель чле-
нов одной большой семьи – это не только личная трагедия, но и символ очищения через 
страдание, в котором выживший ребенок становится свидетелем и носителем памяти, ри-
туально перенимающим роль хрониста. а Россия, представляемая через большевиков и их 
власть, воплощает безличную, но при этом персонифицированную машину уничтожения: 
холодную, бесчеловечную, неизбежную. Таким образом, образ смерти становится трансля-
тором национальной боли и источником кристаллизации исторического мифа.



88

Грицай Л. А.Культурология

2. «Венчание со смертью» (реж. Николай Мащенко) радикализует образ смерти, пре-
вращая его в ритуальный акт власти: расстрелы «врагов народа» превращаются в своего 
рода инициацию, так, лейтенант НКВД Щербаков, убивающий не только приговорен-
ных, но и свидетелей, предстает как фигура «слуги смерти», институционально санк-
ционированной репрессивной системой, его внутренний конфликт, сочетающий ужас, 
отвращение и привычку, служит способом передачи зрителю внутренней опустошенно-
сти и демонизированности служения государству-убийце, здесь советская Россия – не 
только исторический враг, но и культурный антиархетип: государство, ритуализирую-
щее смерть как инструмент контроля.

3. «Железная сотня» (реж. Олесь Янчук) представляет смерть как часть героиче-
ского эпоса, в котором каждый погибший повстанец становится фигурой памяти, ча-
стью коллективного тела нации, так, в контексте борьбы УПА против МГБ и Войска 
Польского, смерть трактуется как жертвенное служение и элемент «вечной войны», 
которая по своей сути не завершена, здесь культ смерти окончательно институцио-
нализирован: священник венчает бойцов не только в браке, но и в борьбе, трансфор-
мируя жизнь и смерть в единый литургический акт, Россия – в лице МГБ – лишена 
индивидуальности: это воплощение имперского насилия, а смерть – способ очищения 
от него.

4. «Собор на крови» углубляет концепцию сакрализованной смерти, представляя 
жертвы как свидетелей исторической правды, поэтому каждый из персонажей (Коно-
валец, Бандера, Шухевич) становится мучеником, смерть которого трактуется не толь-
ко как личный выбор, но как национальная необходимость, без которой невозможна 
трансформация народа в нацию, Россия в этом сериале окончательно формируется как 
фигура цивилизационного антагониста, а смерть – как способ достижения морального 
превосходства. 

Образ смерти и образ врага в украинском кинематографе постсоветского периода не 
просто пересекаются, но являются структурно неразделимыми: в каждом акте смерти 
раскрывается суть врага, а через враждебность Другого раскрывается ценность смерти 
как акта сопротивления. Россия как образ врага не обязательно наделяется визуальными 
признаками, так, она может быть идеологией (коммунизм), системой (империя), голосом 
(приказ, реплика), но всегда она – трансцендентное зло, требующее жертвенной реакции. 
Эта взаимосвязь формирует особый культ смерти, в рамках которого умирающий стано-
вится не только героем, но и медиатором исторической истины, вестником, пророком, его 
смерть – не потеря, а приобретение: возвращение к истоку, к Украине как вечной земле со-
противления. Таким образом, смерть здесь – это правильный выбор, глубоко укорененный 
в историческом контексте «вечной войны с москалем», которая по логике кинематографи-
ческого повествования не может завершиться, пока жив украинский народ.

Особенно ярко эти темы воплощаются в фильмах «Молитва о гетмане Мазепе» 
(2001) режиссера Юрия Ильенко и «Вий» (2014) режиссера Олега Степченко, несмо-
тря на радикально различную жанровую специфику – готический триллер с элементами 
фэнтези и историко-авангардистскую аллегорию соответственно. 



89

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Необходимо отметить, что в обоих фильмах смерть перестает быть просто мета-
физическим фактом или жанровым тропом и превращается в медиатор культурной и 
исторической травмы, встроенной в мифопоэтический нарратив, который обслужива-
ет конкретные идеологические установки: в «Молитве о гетмане Мазепе» смерть – в 
частности, смерть символическая, ритуализированная и театрализованная – становится 
первичным жестом мифотворчества, задающим контуры альтернативной исторической 
памяти, в которой гетман Мазепа, традиционно рассматриваемый как изменник, пере-
осмысляется в ключе мученика и пророка национального возрождения; уже в прологе 
фильма, в сцене, где рука мертвого гетмана вырывается из гроба и хватает за горло фи-
гуру Петра I, происходит буквальное воскресение исторического мифа, восставшего из 
глубин национального подсознания. Эта сцена иллюстрирует не только трансгрессию 
границ между жизнью и смертью, но и метафорическую месть памяти – возвращение 
вытесненного нарратива, призванного деконструировать российский исторический ка-
нон. Таким образом, смерть здесь предстает как акт демифологизации «имперского» 
прошлого, одновременно замещающий его новым мифом – мифом страдающей, но вос-
стающей Украины, чья историческая субъектность формируется через мученичество и 
жертвенность.

В противоположность этому, «Вий» (2014), снятый в рамках копродукционного 
проекта с участием преимущественно иностранных инвесторов и ориентированный 
на массового западного зрителя, предлагает совершенно иную типологию смерти: не 
героическую, а дегуманизированную и чудовищную, стилизованную под готическую 
эстетику и ужасы европейского «востока», здесь смерть – не возвращение к памяти, а 
стирание культурной субъектности через ее демонстративное варварство, поэтому на-
селение условной «Малороссии», среди которого происходит действие, изображается 
как архаичная, суеверная, почти инфернальная общность, неспособная к рациональ-
ному бытию и подверженная влиянию темных, деструктивных инстинктов. Местный 
священник оказывается моральным извращенцем и убийцей, тем самым символически 
уничтожая сакральный авторитет как источник национального достоинства, в данном 
контексте смерть девицы, принесенной в жертву развращенным клириком, и последу-
ющее сражение европейского картографа с темными силами выступают как аллегория 
«очищения» пространства от традиционной идентичности, представленной как патоло-
гическая, иначе говоря, в «Вие» смерть становится не местом памяти, а инструментом 
колониального взгляда, маргинализирующего локальное в пользу «просвещенного» и 
рационального Запада.

Таким образом, в обоих фильмах смерть функционализирована как ключевой иде-
ологический механизм, однако вектор ее использования существенно различается: в 
«Молитве о гетмане Мазепе» смерть сакрализируется и национализируется: она носит 
характер мифологической ритуализации, призванной выстроить мост между прошлым 
и будущим, между трагедией поражения и надеждой на восстановление исторической 
справедливости, поэтому этот кинематографический жест является репрезентацией не 
столько смерти как конца, сколько смерти как акта трансцендентной истины, воплощаю-



90

Грицай Л. А.Культурология

щей в себе парадигму «жертвенного национального героя»; в то же время в «Вие» смерть 
десакрализируется и демонстрируется в своем антропологически униженном виде: как 
социальная патология, как метафора культурной отсталости, подлежащей устранению с 
помощью просвещенной внешней силы. Получается, что в фильме Ильенко смерть – это 
портал в национальное возрождение, то у Степченко – симптом неизлечимой цивилиза-
ционной болезни.

Кроме того, важно отметить, что оба фильма осуществляют трансформацию мифо-
логических структур, но в противоположных направлениях: «Молитва о гетмане Мазе-
пе» переопределяет традиционный миф предательства, стремясь превратить его в ос-
нову национального эпоса, апеллируя к героико-жертвенной модели, заимствованной 
из архаичных форм культа (например, культ богини Морена как символа циклического 
возрождения через смерть); «Вий», напротив, демонтирует гоголевскую мифопоэтику, 
заменяя ее квазиколониальным нарративом, в котором миф подменяется голливудской 
схемой противостояния цивилизованного героя и дикого «инакого», встраивая украин-
ский культурный ландшафт в парадигму ориенталистского дискурса.

Наконец, обе картины, несмотря на разную художественную реализацию и степень 
профессионализма, оказываются симптоматичными проявлениями борьбы за культур-
ную гегемонию в контексте формирования национальной памяти: если фильм Ильенко 
воплощает собой внутренний монолог нации, стремящейся обрести собственный голос 
через переосмысление трагической истории, то фильм Степченко демонстрирует внеш-
ний, инструментальный взгляд, в котором смерть становится не поводом для скорби или 
памяти, а визуальной метафорой чуждости и инаковости, подлежащей коррекции или 
искоренению.

Таким образом, в украинском кинематографе постсоветского периода смерть как об-
раз и риторический прием используется не только для экспликации исторической трав-
мы, но и как полифункциональный конструкт, работающий в системе идеологических 
трансформаций и символических перезаписей, формируя мифопоэтические основания 
новой национальной идентичности, находящейся в процессе сложного самоопределе-
ния на фоне политических и культурных разломов (таблица 1).



91

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Таблица 1
Образ смерти как инструмент формирования национальной памяти в украинском 

кинематографе постсоветского периода (до 2014 года)

Название 
фильма

Период 
истории

Образ смерти Образ России/
СССР как 
врага

Пересечение 
образов смерти и 
врага

Культ смерти

Голод-33

1932–
1933 
(Голодо-
мор)

Смерть от 
голода как 
жертва и мука, 
смерть детей 
и стариков как 
коллективная 
трагедия

СССР 
представлен как 
оккупационная 
сила, 
организовавшая 
геноцид 
украинцев

Смерть от рук 
врага превращается 
в акт памяти и 
свидетельства 
геноцида

Смерть как 
священное 
страдание 
украинского 
народа

Венчание 
со 
смертью

1930-е 
(ста-
линские 
репрес-
сии)

Смерть как 
механизм 
политического 
террора, 
моральный 
конфликт палача

СССР как 
репрессивная 
машина, 
уничтожающая 
невинных

Смерть – прямое 
следствие действий 
режима, образ врага 
материализован в 
казнях

Смерть как 
трагический долг 
палача

Молитва 
о гетмане 
Мазепе

XVIII 
век (гет-
манство 
Мазепы)

Смерть как 
воздаяние за 
борьбу

Россия – 
деспотичная 
империя, 
оскверняющая 
украинские 
символы

Смерть возрождает 
героя для 
исторического суда 
над врагом

Смерть 
Мазепы как акт 
национального 
воскресения

Железная 
сотня

1940-е 
(УПА, 
Вторая 
мировая)

Смерть 
героев как 
подвиг, культ 
мученичества 
за свободу, 
венчание со 
смертью как 
добровольный 
выбор

Советская 
власть и 
польская армия 
– внешние враги 
украинской 
идентичности

Смерть как 
осознанный выбор в 
войне против врага – 
культ жертвы

Героическая 
смерть – центр 
повествования, 
венчание со 
смертью

Собор на 
крови

1919–
1949 
(УНР, 
ОУН, 
УПА)

Героическая 
смерть ради 
идеи, смерть 
как основа 
национального 
мифа

СССР как враг 
национального 
освобождения, 
Россия как 
постоянный 
агрессор

Смерть как путь 
к национальному 
бессмертию, создан 
миф борцов с 
Россией

Смерть – 
священный 
подвиг



92

Грицай Л. А.Культурология

Вий 

XVIII 
век (фан-
тастика)

Представлен 
через 
архаические 
страхи, мистику 
и чудовищные 
формы народных 
суеверий.

Россия не 
представлена 
напрямую, но 
коллективный 
образ «дикой 
Малороссии» – 
ассоциируются 
с отсталостью и 
насилием.

Местные становятся 
источником зла, 
насилия и смерти, в 
противопоставление 
«просвещенному» 
Западу.

Смерть как 
элемент 
народной 
одержимости 
и мракобесия, 
спасение 
возможно 
лишь через 
вмешательство 
внешней 
(западной) 
рациональности.

Как мы видим, украинский кинематограф постсоветского периода через целена-
правленную визуализацию образа смерти и институционализацию России как врага 
формирует парадигму исторической памяти, в которой смерть – не утрата, а путь к на-
циональному самоопределению, следовательно, образ смерти превращается в важней-
ший символический ресурс – одновременно трагический и героический, мистический 
и идеологически насыщенный, способный объединять травму, миф и патриотическую 
мобилизацию в рамках единого дискурса национального сопротивления.

Выводы
Анализируя образ смерти в украинском кинематографе постсоветского периода до 2014 

года, можно утверждать, что он последовательно превращается в инструмент политической 
мифологизации, направленной на радикальное переосмысление национальной памяти в 
интересах определенного идеологического курса, в этом контексте смерть украинца в ху-
дожественном дискурсе утрачивает традиционное христианское измерение как перехода к 
вечности и вместо этого сакрализируется как акт героического самопожертвования во имя 
нации, превращаясь в маркер идентичности и высшую форму политической добродетели. 
При этом российская сторона последовательно демонизируется: русские в этих фильмах 
выступают не как исторически близкий по крови, вере и культуре народ, а как варвары, ор-
дынцы, носители разрушительного начала, такое смещение акцентов указывает на попытку 
идеологического разрыва с общим прошлым Киевской Руси, на реинтерпретацию образа 
смерти как акта национальной избранности, жертвы и вечной вражды.

Особенно показательно, что в визуальной и ритуальной культуре, связанной с вой-
ной и жертвоприношением, возникает культ героической смерти, в частности, это культ 
Морены, древнеславянской богини смерти и зимы, как символа разрушения старого 
порядка ради утверждения нового, современные формы этого культа можно увидеть в 
героизации образа «небесной сотни», где смерть на Майдане становится не просто тра-
гедией, а сакральным актом национального обновления.

Подобная переформатированная модель смерти вступает в полемику с традицион-
ным для русской традиции представлением о бессмертии как победе над смертью через 
коллективное усилие и преодоление. Именно о таком бессмертии говорил 12 июня 2025 
года Владимир Путин, отмечая, что бессмертие русского народа «выражается в побе-



93

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

дах» и в способности России «проходить через очень тяжелые испытания» [11]. Это 
утверждение отсылает к ключевому элементу русской исторической памяти, где смерть 
становится не целью или фетишем, а этапом в движении к победе, к сохранению куль-
турной и государственной целостности.

В отличие от этого, украинский постсоветский нарратив интерпретирует смерть как 
самодовлеющий акт жертвы, как миссию украинца в бесконечной войне с Россией, с 
историческим прошлым, с «имперским кодом», не случайно сегодня многочисленные 
военные блогеры и комментаторы в украинском медиапространстве прямо говорят о 
том, что украинцы должны умирать на поле боя, становясь героями и носителями веч-
ного сопротивления – эта логика укоренена в трансформированном мифе о смерти как 
высшей форме патриотизма.

Таким образом, к числу устойчивых идеологических констант образа смерти в 
украинском кино исследуемого периода можно отнести: героизацию гибели как нацио-
нального долга; демонизацию врага как культурного антипода; разрыв с православной 
традицией смерти и памяти; сакрализацию образа жертвы как новой формы националь-
ного героя. Трансформация мифов происходит за счет отказа от общерусской культур-
ной матрицы, переосмысления архаических символов (культ богини смерти Морена) и 
внедрения ритуализированных моделей жертвенности («Небесная сотня»), что в итоге 
приводит к формированию нового мифологического нарратива, в котором смерть – это 
отражение культурной автономии украинского народа через трагедию, героизм и войну.

Список литературы

1.	 Скрипкарь М. В. Образ смерти в современном кинематографе // Перспективы 
науки и образования. 2014. № 3(9).  С. 129–131. 

2.	 Ковалева С. В. Образы смерти в кинематографе: философско-культурологиче-
ский анализ // Общество: философия, история, культура. 2021. № 9(89). С. 86–90. 

3.	 Бутаков К. А. О некоторых особенностях восприятия смерти через экран // Акту-
альная теология: религиозная идентичность в региональных социокультурных процес-
сах: материалы II Всероссийской молодежной научно-практической конференции / отв. 
ред. Е. В. Кузьмина. Омск: ОГУ им. Ф. М. Достоевского, 2015. С. 186–191. 

4.	 Кириллова О. Мортальный кинокод и возможности танатологии кино // Новое 
литературное обозрение.  2014. № 6(130). С. 74–87. 

5.	 Антипов М. А. Репрезентации смерти в кинохорроре // Nomothetika: Филосо-
фия. Социология. Право. 2021. Т. 46. № 2. С. 298–307. 

6.	 Штепа П. Московство: его происхождение, содержание, формы и историческое 
развитие. Киев: Б/и, 2005. 359 с.

7.	 Безруков А. О. Выступление на XXXIII Ассамблее Совета по внешней и оборон-
ной политике 24 мая 2025 года [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://vk.com/
wall-190345665_281262 (дата обращения: 15.06.2025).

8.	 Немирова Н. В. Историческая память о Великой Отечественной войне: опыт ка-



94

Грицай Л. А.Культурология

чественного социологического исследования // Ученые записки Забайкальского госу-
дарственного университета. Серия: Социологические науки. 2015. № 4(63).  С. 157–165.

9.	 Белоусова М. А. Особенности ценностей патриотизма студенческой молодежи // Актуаль-
ные проблемы правового, социального и политического развития России: материалы XIII Междуна-
родной научно-практической конференции. Саратов: Саратовский источник, 2020. С. 33–37.

10.	 Воскобойников С. Г., Щукина Т. В. Историческая память: научно-исторический и 
социокультурный аспекты // История. Культурология. Политология. 2022. № 3. С. 14–17.

11.	 Путин В. В. Бессмертие русского народа и России выражается в победах [Электронный 
ресурс]. Режим доступа: https://dzen.ru/a/aErNJmSZYHY8bFwN (дата обращения: 15.06.2025).

Сведения об авторе
Грицай Людмила Александровна – кандидат педагогических наук, доцент, 

г.  Ярославль, Ярославский государственный педагогический университет им.  
К. Д. Ушинского, доцент кафедры теории и истории педагогики.

Email: usan82@gmail.com

Gritsai L. A.

THE IMAGE OF DEATH AS A TOOL FOR THE FORMATION OF NATIONAL 
MEMORY IN UKRAINIAN CINEMA OF THE POST-SOVIET PERIOD (UNTIL 
2014): IDEOLOGICAL CONSTANTS AND THE TRANSFORMATION OF MYTHS

Abstract: The article examines the image of death as an ideologically loaded media textual 
element in the Ukrainian cinema of the post-Soviet period until 2014, which performs the 
function of broadcasting and consolidating elements of national memory; Through the prism 
of an analysis of key films created between 1990 and 2014, the author explores how death 
becomes not only an artistic motif, but also a political tool through which new myths of national 
identity are formed based on the cult of sacrifice, heroism and permanent confrontation with 
the “external enemy” in the person of Russia. The article emphasizes that in the context of 
the loss of a unified cultural code after the collapse of the USSR, Ukrainian cinema is actively 
rethinking archetypal models of death, abandoning the all-Russian religious and historical 
semantics in favor of a sacralized image of a national victim, therefore, special attention is 
paid to ideological constants – stable structures through which death is represented as an act 
of political and cultural mission. The author also analyzes the process of transformation of 
traditional pre-Christian and Orthodox myths, where the cult of the ancient Slavic goddess of 
death Morena and the archetype of the “Heavenly Hundred” become new reference points of 
collective memory. The conclusions of the article allow us to assert that Ukrainian cinema in 
the period under study functioned as a mediator of political mythology, forming attitudes that 
were actualized already in the post-Maidan period.

Keywords: death, national memory, Ukrainian cinema, ideology, myth, post-Soviet space, 
cultural code, Ukraine, Russia.



95

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

References

1.	 Skripkar’ M. V. Obraz smerti v sovremennom kinematografe [The image of death in 
contemporary cinema]. Perspektivy nauki i obrazovaniya. 2014. No. 3(9). P. 129–131.

2.	 Kovaleva S. V. Obrazy smerti v kinematografe: filosofsko-kul’turologicheskii analiz 
[Images of death in cinema: a philosophical and cultural analysis]. Obshchestvo: filosofiya, 
istoriya, kul’tura. 2021. No. 9(89). P. 86–90.

3.	 Butakov K. A. O nekotorykh osobennostyakh vospriyatiya smerti cherez ekran 
[On some features of the perception of death through the screen]. Aktual’naya teologiya: 
religioznaya identichnost’ v regional’nykh sotsiokul’turnykh protsessakh: materialy II 
Vserossiiskoi molodezhnoi nauchno-prakticheskoi konferentsii / otv. red. E. V. Kuz’mina. 
Omsk: Omskii gosudarstvennyi universitet im. F. M. Dostoevskogo, 2015. P. 186–191.

4.	 Kirillova O. Mortal’nyi kinokod i vozmozhnosti tanatologii kino [The mortal film code and 
the possibilities of cinema thanatology]. Novoe literaturnoe obozrenie. 2014. No. 6(130). P. 74–87.

5.	 Antipov M. A. Reprezentatsii smerti v kinohorrore [Representations of death in horror 
cinema]. Nomothetika: Filosofiya. Sotsiologiya. Pravo. 2021. Vol. 46. No. 2. P. 298–307.

6.	 Shtepa P. Moskovstvo: ego proiskhozhdenie, soderzhanie, formy i istoricheskoe razvitie 
[Moscovism: its origin, content, forms and historical development]. Kiev: B/i, 2005. 359 p.

7.	 Bezrukov A. O. Vystuplenie na XXXIII Assamblee Soveta po vneshnei i oboronnoi 
politike 24 maya 2025 goda [Speech at the XXXIII Assembly of the Council for Foreign 
and Defense Policy, May 24, 2025] [Electronic resource]. Available at: https://vk.com/wall-
190345665_281262 (accessed: 15.06.2025).

8.	 Nemirova N. V. Istoricheskaya pamyat’ o Velikoi Otechestvennoi voine: opyt 
kachestvennogo sotsiologicheskogo issledovaniya [Historical memory of the Great Patriotic 
War: experience of qualitative sociological research]. Uchenye zapiski Zabaikal’skogo 
gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Sotsiologicheskie nauki. 2015. No. 4(63). P. 157–165.

9.	 Belousova M. A. Osobennosti tsennostei patriotizma studencheskoi molodezhi 
[Features of patriotic values of student youth]. Aktual’nye problemy pravovogo, sotsial’nogo 
i politicheskogo razvitiya Rossii: materialy XIII Mezhdunarodnoi nauchno-prakticheskoi 
konferentsii. Saratov: Saratovskii istochnik, 2020. P. 33–37.

10.	 Voskoboinikov S. G., Shchukina T. V. Istoricheskaya pamyat’: nauchno-istoricheskii 
i sotsiokul’turnyi aspekty [Historical memory: scientific-historical and sociocultural aspects]. 
Istoriya. Kul’turologiya. Politologiya. 2022. No. 3. P. 14–17.

11.	 Putin V. V. Bessmertie russkogo naroda i Rossii vyrazhaetsya v pobedakh [The 
immortality of the Russian people and Russia is expressed in victories] [Electronic resource]. 
Available at: https://dzen.ru/a/aErNJmSZYHY8bFwN (accessed: 15.06.2025).

Gritsai Lyudmila Alexandrovna – Candidate of Pedagogical Sciences, Associate Professor, 
Yaroslavl, Yaroslavl State Pedagogical University named after K.D. Ushinsky, Associate 
Professor of the Department of Theory and History of Pedagogy.

Email: usan82@gmail.com



96

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

УДК 008 
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-96-105

БЕЗУМЕЦ КАК ПРОРОК: РЕЛИГИОЗНЫЙ ДИСКУРС КОНЦЕПТА  
«БЕЗУМИЕ» В КОНТЕКСТЕ РОМАНА М. А. БУЛГАКОВА  

«МАСТЕР И МАРГАРИТА»

Сухова А. Э., Володин А. Н.

Аннотация: В статье исследуется феномен безумия в романе М. А. Булгакова «Ма-
стер и Маргарита» через призму религиозно-философского дискурса. Автор рассма-
тривает трансформацию безумия из клинической психопатологии в онтологическую 
категорию, служащую каналом связи с истиной. Центральным инструментом анализа 
выступает концепт юродства, интерпретируемый не как канонический чин святости, а 
как культурный тип, находящийся в оппозиции к рациональной нормативности социума. 
В работе дифференцируются модальности безумия ключевых персонажей. Образ Иешуа 
Га-Ноцри трактуется как воплощение кенотического юродства, основанного на добро-
вольном отказе от власти и мирских благ. Фигура Воланда и его свиты анализируется 
как сила, деконструирующая ложную рациональность и обнажающая скрытое безумие 
социальной «нормы». Линии Ивана Бездомного и Мастера представляют реакцию со-
знания на столкновение с метафизической реальностью, вытесненной из официального 
дискурса. Делается вывод, что Булгаков инвертирует оппозицию «разум – безумие»: нор-
мативный здравый смысл предстает формой духовной слепоты, тогда как девиантное 
поведение становится условием сохранения человечности и постижения истины.

Ключевые слова: юродство, безумие, пророк, Мастер и Маргарита.

В пространстве современного гуманитарного дискурса феномен безумия интерпре-
тируется как многослойная категория, выходящая далеко за пределы клинической пси-
хопатологии. Если в позитивистской парадигме XIX–XX веков душевное расстройство 
рассматривалось исключительно как дисфункция когнитивных процессов, требующая 
медикаментозной коррекции и социальной изоляции, то в контексте русской религиозной 
философии и экзистенциальной антропологии оно приобретает статус важнейшего онто-
логического маркера. В социокультурных условиях, изображенных Михаилом Афанасье-
вичем Булгаковым, именно безумие оказывается легитимным каналом связи с истиной.

Безумие в психиатрическом дискурсе – это отклонения психики, связанные с изме-
нением поведения, мышления и восприятия окружающей действительности [1, с. 2], 
в идеологическом – неизменность, неумолимость и категоричность господствующих 
идей. Это, как отмечает автор, «закупорка мозговых сосудов в психологическом и ин-
теллектуальном смысле» [2, с. 526]. Обобщая восприятие неразумия в разных дискурсах 
и рассматривая его в контексте семиотики, Ю.М. Лотман называет безумие «отклонени-
ем от нормы, неожиданным, непредсказуемым» [3, с. 47].



97

Сухова А. Э., Володин А. Н.Культурология

Это отклонение от нормы прослеживается в восприятии безумия в разных дискур-
сах, одним из которых является религиозный. В европейской мысли разделение на па-
тологическое и божественное обычно отсчитывают с диалога Платона «Федр». Безумие 
там не только обозначается как божественный дар (θεία δόσις)1, но и дифференциро-
вано на четыре вида (пророческая, ритуальная, мусическая и эротическая) [4]. Опыт 
возвышенного безумия описывался и в христианстве: Рудольф Отто концептуализиру-
ет религиозный опыт с «Совершенно Иным», с некоторой тайной, которая может быть 
как пугающей (свящённый ужас, дрожь, осознание несоизмеримости человека и Бога), 
так и чарующей (притяжение, восхищение, экстаз). Выделенные переживания облада-
ют высоким эвристическим потенциалом. Согласно Отто, страх перед священным есть 
начало выхода из профанной «нормальности» [5, с. 23–32]. Берлиоз, который не ис-
пытывает страха, остается в рамках плоского рационализма и погибает. Иван, который 
испытывает ужас, сходит с ума (в социальном смысле), но именно этот ужас стано-
вится катализатором его духовного перерождения. В русской мысли исследуемую тему 
концептуализировал Лев Шестов. эта проблематика раскрывается через непримиримое 
противостояние библейского откровения (Иерусалим) и эллинского умозрения (Афи-
ны). Шестов утверждает, что разум стремится к отысканию «необходимости», которая 
не слышит убеждений и принуждает как человека, так и Бога подчиняться безличным 
вечным истинам [6, c. 579–580, 611–612]. В этой парадигме, опирающейся на закон про-
тиворечия и «дважды два четыре», знание подменяет собой свободу и ведет к духовной 
смерти, так как оно есть плод с запретного «древа познания добра и зла», сулящий, что 
люди будут «как боги», но лишающий их жизни. Вера же понимается философом не как 
доверие к авторитету или признание догматов, а как великая и последняя борьба, выход 
за пределы разумного понимания в область, где для Бога нет ничего невозможного. В 
обоснование этой позиции Шестов обращается к опыту Тертуллиана, утверждавшего, 
что смерть Сына Божия «вполне достоверна, так как ни с чем не сообразна», а воскре-
сение «несомненно, ибо невозможно» [6, с. 150]. Несмотря на то, что каждая из обозна-
ченных концептуализация эвристически плодотворна, мы обратимся к идее юродства 
как центральной категории. Безумие юродивого – это, как правило, пророческое безу-
мие: он появляется в обществе с целью распространения истины в массы. Юродивый 
выступает оппозицией господствующей вере и идеям общества, в котором появляется. 

Вместе с тем, экстраполяция понятия «юродство» на художественную ткань рома-
на требует методологического уточнения. Очевидно, что герои Булгакова не являются 
юродивыми в агиографическом смысле: они не всегда принимают маску безумия добро-
вольно (как Иван Бездомный) и не обязательно совершают подвиг во имя церковного 
Бога (как Воланд). В данном исследовании категория юродства используется расшири-
тельно – как культурный тип, а не канонический чин святости. Мы обращаем внима-

1 «Но, ведь, величайшие из благ от неистовства в нас происходят, по божественному, правда, дарованию 
даруемого. Действительно, пророчица в Дельфах, жрицы в Додоне, будучи объяты неистовством, мно-
го прекрасного для Эллады совершили – и в частном обиходе и в общественной жизни, – находясь же в 
здравом уме, – мало, или ничего» [4, с. 120].



98

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

ние на структурную схожесть позиций: персонаж-«юродивый» находится в ситуации 
вненаходимости по отношению к социуму, он является носителем вытесненной или за-
претной истины и неизбежно вступает в конфликт с мирским порядком. Правомерность 
использования термина обусловлена не полным совпадением с житийными канонами, а 
функциональной тождественностью.

А. С. Штырков указывает на то, что особенность юродивого заключается в его ирра-
циональном и необычном поведении, что привлекает к нему внимание общественности. 
Такое поведение влечёт за собой не только агрессию со стороны общества, но и его 
стремление к поиску скрытого смысла в поведении пророка [7, с. 271]. 

Мудрость юродивого – энигматическая и перформативная, бросающая вызов линей-
ной логике мирской власти. Она восходит к идее кенозиса, подразумевая радикальный 
отказ от материальных благ и социального статуса – всех атрибутов, препятствующих 
богообщению. Человек оказывается в эпицентре онтологического конфликта: боже-
ственная истина вступает в противоречие с земным благополучием. То, что разумно в 
оптике обывателя, становится безумием перед лицом Абсолюта. 

В этом контексте, согласно А.Н. Ильину, безумие выступает инструментом пере-
оценки ценностей. Юродивый становится «зеркалом», катализатором, вскрывающим 
пороки через собственное уничижение. Он критикует тщеславие не с позиции силы, а 
через демонстративную аскезу и отказ от субъектности, что нередко наделяет его даром 
пророчества, воспроизводимым силой Святого Духа [8, с. 217]. 

Отметим, что мы обращаемся к категории юродивого в широком смысле, как к 
культурному концепту. Традиционное юродство, как оно представлено в византийской 
и русской агиографии, предполагает элемент перформативности, «поругания мира» и 
сокрытие собственных добродетелей под маской греха или глупости. Юродивый прово-
цирует социум, его поведение агрессивно-парадоксально. 

С этой позиции интересны исследования религиозного безумия в романе М. А. Бул-
гакова «Мастер и Маргарита». Он представляет интерес для многих отечественных учё-
ных.  Е.  А. Иваньшина указывает на четверых пророков в романе: Иешуа Га-Ноцри, 
Воланд, Мастер и Грибоедов. М. Н. Капрусова называет пророком также и Ивана Бездо-
много; в своей работе Иваньшина отмечает, что «всех пророков в романе объединяет мо-
тив сумасшествия» [9, с. 28]. Опираясь на исследование М. Н. Капрусовой, проводящей 
аналогию между фигурой Бездомного и лирическим героем стихотворения А. С. Пуш-
кина «Пророк» [10], а также на утверждения Иваньшиной, мы рассмотрим данных пер-
сонажей сквозь призму религиозного дискурса, юродства, способности пророчество-
вать. Подобная унификация требует критического переосмысления. Принимая тезис о 
центральной роли мотива безумия, в данном исследовании мы намерены усложнить эту 
оптику. Наша задача – рассмотреть персонажей сквозь призму религиозного дискурса и 
дифференцировать типы их девиантности.

Наиболее полно соответствует образу юродивого-пророка в контексте романа 
Иешуа Га-Ноцри: он обладает всеми чертами, которые перечисляет А. Н. Ильин. Об-
раз Иешуа противопоставлен образу Пилата, если прокуратор олицетворяет власть 



99

Сухова А. Э., Володин А. Н.Культурология

и порядок, то Иешуа воплощает добровольный отказ от силы ради высшей истины. 
Булгаков описывает Иешуа при первом его появлении как изувеченного и явно бед-
ного человека  [11, с. 23], но в контексте религиозного дискурса эта бедность – не 
социальная неудача, а форма кенозиса. Примечательно, что юродивые как феномен 
византийской и православной культур неразрывно связаны с бедностью, отверже-
нием со стороны общества, отсутствием у юродивого дома. Иешуа абсолютизирует 
этот принцип: у него нет ни дома, ни семьи, ни страха перед властью, что делает его 
неуязвимым для инструментов государственного принуждения, кроме физического 
уничтожения.

Его поведение не нацелено на провокацию, однако сама природа его высказываний 
оказывается непереводимой на язык власти. Слова о «падении храма старой веры» ин-
терпретируются властью в буквальном ключе (как призыв к бунту), тогда как Иешуа 
говорит о метафизическом обновлении: так, люди, услышав его слова о падении храма 
старой веры, воспринимают это как призыв к действию, вследствие чего Га-Ноцри и 
оказался у Понтия Пилата. Истина неизбежно становится «безумием» или «преступле-
нием» в системе координат рациональной власти. 

Диалог с Пилатом разворачивает перед читателем не как просто допрос, а столкно-
вение двух онтологических систем. Поведение Иешуа провоцирует прокуратора не на-
меренным эпатажем, а разрушением дистанции. Пилата шокируют суждения о том, что 
злых людей не бывает, а всякая власть есть насилие над человеком. Пилат спрашивает 
его: не является ли арестант великим доктором, удивляясь тому, как тот точно указал и 
на головную боль прокуратора, и на его желание позвать собаку. Создаётся впечатление, 
что Иешуа обладает сверхчеловеческими способностями. 

В контексте истории Иешуа Га-Ноцри и Понтия Пилата «храм старой веры» и власть 
кесаря Тиверия – это лжемудрость, которой противостоит мудрость христианская. Сам 
образ Га-Ноцри, его убеждения, раскрывающиеся в диалоге с Понтием Пилатом, и явля-
ется критикой господствующей идеологии: Иешуа указывает на разочарование в людях 
как у Пилата, так и у Крысобоя, он критикует римскую власть, жестокую и тираниче-
скую, и признаёт власть одного лишь бога, который должен привести людей в «царство 
истины». Причём сам же он предрекает, что учение его долгое время будет вызывать 
путаницу и получать неправильное толкование.

Роль Воланда в контексте религиозного дискурса довольно интересна. Если Га-Но-
цри действует через отказ от силы, то Воланд, опираясь на истину, действует через силу. 
Воланд – сущность, что вечно хочет зла, но вечно совершает благо. Его путь – это свер-
шение суда над теми, кто отпал от истины. Воланд не стремится к моральному исправ-
лению человечества через проповедь; он реализует механизм возмездием.

В глазах атеистов Берлиоза и Бездомного он безумен, поскольку не только утвержда-
ет о существовании Бога и Дьявола, но и предрекает судьбы обоих: Берлиозу суждено 
погибнуть под трамваем, а Бездомному – сойти с ума. Предсказания Воланда не яв-
ляются мистическими пророчествами в библейском смысле, но констатацией фактов, 
доступных субъекту, находящемуся вне времени. 



100

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

В таком случае пребывание Бездомного и те изменения, которые с ним происходят, 
нельзя свести исключительно к религиозному просветлению. Через страдания, изоля-
цию от общества и общение с Мастером в характере Бездомного происходят значитель-
ные изменения: он становится тихим и замкнутым, перестаёт писать стихи и, как отме-
чает Капрусова, понимает, что происходящее в Москве – справедливо и предначертано 
свыше [10, с. 31].

Он также указывает на «безумные» ценности людей во время сеанса чёрной магии. 
Больше, чем технический прогресс, его интересуют люди: все представление направле-
но на то, чтобы сбросить маски с присутствующих в зале. 

Воланд выступает здесь не столько пророком, сколько суверенным наблюдателем 
и судьёй. Действия его свиты не только обнажают эти пороки, но непредсказуемым и 
эпатажным поведением обличают публику. Сеанс Воланда – это прежде всего разобла-
чение общества и его пороков, которое достигается при помощи различных абсурдных 
номеров и ситуаций: на это указывает и фокус Фагота, который во всеуслышанье рас-
сказывает подробности жизни гражданина Парчевского, имеющего задолженность по 
алиментам и зависимость от азартных игр [11, с. 147–148]. 

Воланд эпатирует публику не только высказываниями и фокусами, но и различными 
магическими действиями. Люди, видящие падающие с потолка деньги, буквально сходят 
с ума. Эту сцену Булгаков показывает следующим образом: «Всюду гудело слово «червон-
цы, червонцы», слышались вскрикивания «ах, ах! « и весёлый смех. Кое-кто уже ползал 
в проходе, шаря под креслами. Многие стояли на сиденьях, ловя вертлявые, капризные  
бумажки» [11, с. 149]. Воланда такое поведение людей лишь разочаровывает: он понимает, 
что они «любят деньги, из чего бы те ни были сделаны» [11, с. 151]. В них не осталось ни 
капли милосердия, человеколюбия и других христианских ценностей, а «квартирный во-
прос их только испортил» [11, с. 151]. Воланд не призывает к исправлению (как делал бы 
пророк), он констатирует неизменность человеческой природы с позиции силы.

Иван Бездомный, ставший свидетелем манифестации этой силы, претерпева-
ет радикальную метаморфозу. Однако определять его состояние как традиционное 
«юродство» было бы неточным. В отличие от святого, добровольно принявшего без-
умие, Иван является невольным пророком-свидетелем. Всё начинается в доме Гри-
боедова, когда Иван предупреждает: «Ловите же его немедленно, иначе он натворит 
неописуемых бед» [11, с. 76]. И Бездомный оказывается прав: появление Дьявола и 
вправду сулит для московского общества очень странные, а местами и страшные по-
следствия: смерть Берлиоза, сеанс чёрной магии и последующее массовое сумасше-
ствие, пожар в четырёх домах (Грибоедов, «нехорошая квартира», подвал Мастера 
и Торгсин). 

Поведение Ивана Бездомного в доме Грибоедова следует рассматривать как семио-
тический конфликт. Появляясь в ресторане в нижнем белье и с бумажной иконкой, он 
пытается донести до коллег весть о появлении Сатаны. Однако для членов МАССОЛИ-
Та, погруженных в быт и бюрократию, важна не суть его слов, а нарушение внешних 
норм. Отсутствие костюма и членского билета оказывается весомее, чем весть об угрозе. 



101

Сухова А. Э., Володин А. Н.Культурология

Это вызывает агрессию и непринятие со стороны общества: Бездомного признают 
сумасшедшим и бывшие коллеги сдают его в психиатрическую клинику доктора Стра-
винского. Понимая, что его никто не услышит, никто не поверит ему, он пытается впо-
следствии бежать из клиники через окно.  Агрессия общества здесь трансформируется 
в «заботу», которая, однако, приводит к изоляции героя, в отличие от случая Иешуа 
Га-Ноцри.  

М. Н. Капрусова указывает на то, что Иван Бездомный – «фигура и пародийная, и 
трагическая» [10, с. 30]. По мнению автора, он прошёл путь от псевдопророка, продвига-
ющего советские и антирелигиозные ценности, до пророка истинного, которому Мастер 
завещает дописать роман о Понтии Пилате. Кроме того, его попытки спасти Москву и 
соотечественников от сатанинских сил оказываются тщетными. Все его доводы кажутся 
доктору Стравинскому и «братьям по литературе» лишь признаком сумасшествия. 

Встреча Ивана с Мастером становится поворотным моментом, однако фигуру само-
го Мастера следует интерпретировать с осторожностью. Е. А. Иваньшина метафориче-
ски сравнивает его подвальчик с «кельей», однако в контексте советских реалий 1930-х 
годов это пространство имеет двойную семантику. Это и место духовного уединения, 
и убежище. Роман Мастера является пророческим в онтологическом смысле. В эпоху 
атеизма и идеологического конструирования реальности Мастер совершает акт восста-
новления исторической истины. Он «угадывает» прошлое, возвращая в культуру вытес-
ненные фигуры Иешуа и Пилата. Именно эта способность видеть сквозь официальный 
миф делает его опасным для системы. Тьма, которая накрывает Москву, – это антирели-
гиозная пропаганда, атеизм, тоталитаризм и бюрократия, которая царит повсеместно. 

Роман Мастера не остаётся без внимания: литературные критики тотчас же начи-
нают писать гневные и оскорбительные статьи не только в отношении романа, но и в 
адрес автора: в одной из статей Мстислав Лаврович призывал «ударить по пилатчине», 
Ариман называет статью о Мастере и его романе «Вылазка врага», что напрямую сви-
детельствует о враждебном отношении государства как разума к идеям, которые ему 
противоречат, а оттого безумным [11, с. 173]. В их критике хорошо прослеживается вы-
веденная Урюпиным оппозиция «светское – религиозное» в романе. 

Жизненная стратегия Мастера также требует дифференцированного подхода. Его 
жизнь в подвале с Маргаритой действительно напоминает творческую аскезу, проти-
востоящую потребительству МАССОЛИТа. Однако его последующий уход в клинику 
Стравинского нельзя интерпретировать как продолжение этой духовной практики. Ре-
шение сдаться врачам продиктовано экзистенциальным ужасом. 

Самой неочевидной является фигура А.С. Грибоедова, который появляется в рома-
не лишь косвенно: именно его имя носит дом, в котором проходят мероприятия МАС-
СОЛИТа. «Дом Грибоедова» функционирует как «центр» советской литературной си-
стемы, легитимирующей сконструированный земной порядок. Члены МАССОЛИТа 
обладают всеми внешними атрибутами писателей, но лишены таланта и стремления к 
истине «Дом Грибоедова» населен персонажами, которых сам Грибоедов высмеивал, 
новым «фамусовским обществом», где ценятся чинопочитание и материальные блага.



102

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

В этой системе координат Мастер и Иван Бездомный занимают позицию функцио-
нальных двойников Чацкого. Они вторгаются в это пространство симулякров с живым 
словом, это неизбежно приводит к конфликту. Как и герой «Горя от ума», они объявля-
ются сумасшедшими, их соприкосновение с истиной угрожает комфорту конформист-
ского большинства. Пожар в «Доме Грибоедова» – акт семиотического очищения: огонь 
уничтожает пустую форму; подлинное «не горит». 

В контексте комедии Грибоедова мы видим явную насмешку над учреждённым в 
1817 году Учёным комитетом, который осуществлял надзор за выпуском литературных 
произведений в печать, руководствуясь при этом рамками жёсткой цензуры, дабы не 
пропускать в массы «вредоносные» мысли [12, с. 20].  

Грибоедов насмехается и над теми, кто молчит и следует господствующей системе, 
что прослеживается в отношении Чацкого к Молчалину: «А впрочем, он дойдёт до сте-
пеней известных, ведь нынче любят бессловесных» [12, с. 22]. Молчание и угодниче-
ство – это валюта, за которую покупаются дачи в Перелыгино. Осуждение этой позиции 
коррелирует не столько с конкретной заповедью, сколько с христианской этикой свобо-
ды воли: отказ от личной истины ради комфорта есть форма духовного самоубийства.

Его убеждения становятся для всех проявлением сумасшествия, потому что он про-
поведует абсолютно противоположные ценности, и отношение присутствующих на ве-
чере в доме Фамусова тоже считывается как агрессия в адрес того, кто противопостав-
ляет их убеждениям свои. 

Фигура Грибоедова косвенно предсказывает разрешение ценностного конфликта, 
который был актуален и для «Горя от ума», и для «Мастера и Маргариты», поскольку 
оба направлены на критику общества. Дом Грибоедова горит, потому что его авторы 
бездарны и пишут то, что хочет земная инстиутция. И это является своего рода про-
рочеством: рано или поздно эпоха бездарной литературы и бездуховности пройдёт и 
наступит новая, как «храм новой истины», о котором говорил Иешуа. 

В рамках религиозного дискурса одним из ведущих мотивов в романе «Мастер и 
Маргарита» является безумие, реализуемое в различных модальностях: от кенотического 
юродства до суверенного пророчества. Пророк или юродивый – это безумец, поведение и 
убеждения которого являются ничем иным, как переоценкой господствующих в обществе 
ценностей. Пророк несёт в массы истину, которую в обычном общественном сознании 
затмевает погоня за материальным благополучием и повышением социального статуса. 

Персонажи этого типа обладают перформативным поведением, которое восприни-
мается окружением как девиантное, оно неизбежно привлекает агрессию со стороны 
социума и карательных институтов. Однако природа их «безумия» различна: одни изби-
рают путь добровольного смирения перед высшей истиной, другие активного обличе-
ния с этих же позиций. 

Проведенный анализ позволяет заключить, что в художественном пространстве ро-
мана М.  А. Булгакова «Мастер и Маргарита» концепт безумия трансформируется из 
психопатологической категории в онтологическую. В условиях идеологического дикта-
та и доминирования плоского рационализма, присущего изображаемому московскому 



103

Сухова А. Э., Володин А. Н.Культурология

социуму, именно безумие становится маркером причастности к высшей истине. Безу-
мие в романе не дифференцируется в зависимости от этической позиции и духовной 
траектории персонажа.

Центральной для понимания авторской концепции является модель кенотического 
юродства, наиболее полно реализованная в образе Иешуа Га-Ноцри. Его «безумие» за-
ключается в радикальном отказе от волевого самоутверждения и инструментов мирской 
власти. В системе координат имперского Рима, равно как и в проекции на советскую 
действительность, этика абсолютного добра интерпретируется как политическая небла-
гонадежность и ментальная несостоятельность. Иная модальность представлена в сю-
жетных линиях Ивана Бездомного и Мастера. Здесь душевное расстройство выступает 
неизбежной реакцией сознания на столкновение с метафизической реальностью, вытес-
ненной из официального дискурса.

Функциональная роль Воланда и его свиты сводится к обнажению скрытого безумия 
самой социальной «нормы». Через эпатаж и перформативные акты абсурда демониче-
ские силы деконструируют ложную рациональность и материализм советского быта. 
Этот процесс достигает кульминации в сюжетной линии «Дома Грибоедова», где унич-
тожение симулятивных культурных иерархий знаменует торжество подлинного бытия 
над бюрократическим регламентом.

Булгаков инвертирует привычную оппозицию «разум – безумие». Нормативный 
«здравый смысл», отрицающий трансцендентное начало, оказывается формой духов-
ной слепоты, ведущей к небытию. Истинное зрение, напротив, обретается через выход 
за пределы рациональной необходимости. В художественной вселенной романа статус 
безумца парадоксальным образом становится единственным условием сохранения че-
ловечности и связи с истиной в мире, одержимом ложной очевидностью.

Список литературы

1.	 Психиатрия: национальное руководство / под ред. Т. Б. Дмитриевой, В. Н. Крас-
нова, Н. Г. Незнанова, В. Я. Семке, А. С. Тиганова. Москва: ГЭОТАР-Медиа, 2011. 1000 с.

2.	 Эпштейн М. Н. Знак пробела: О будущем гуманитарных наук. М.: Новое литера-
турное образование, 2004. 864 с.

3.	 Лотман Ю. М. Семиосфера. СПб.: Искусство – СПБ, 2000. 704 с.
4.	 Творения Платона. Т. V / под ред. С. А. Жебелева, Л. И. Карсавина, Э. Л. Радло-

ва. Петербург: Academia, 1922. С. 85–167.
5.	 Отто Р. Священное. Об иррациональном в идее божественного и его соотношении 

с рациональным / пер. с нем. А. М. Руткевича. СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 2008. 272 с.
6.	 Шестов Л. И. Сочинения. В 2 т. Т. 1 / сост., подгот. текста, вступ. ст. и примеч. А. 

В. Ахутина. М.: Наука, 1993. 668 с.
7.	 Штырков С. А. Юродивый как религиозный тип: рациональность мнимого без-

умия // Славянская письменность и культура как фактор единения народов России: ма-
териалы конф. 2015. С. 270–278.



104

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

8.	 Ильин А. Н. Мнимое безумие как особенность православной религиозности // 
Наука, общество, культура: проблемы и перспективы взаимодействия в современном 
мире. 2020. С. 213–224.

9.	 Иваньшина И. А. О булгаковских пророках // Михаил Булгаков в потоке россий-
ской истории XX–XXI вв. 2015. С. 19–29.

10.	 Капрусова М. Н. Иван Бездомный М. Булгакова как вариант образа пророка // 
ACTA ERUDITORUM. 2018. № 28. С. 29–33.

11.	 Булгаков М. А. Мастер и Маргарита. СПб.: Азбука-Аттикус, 2015. 480 с.
12.	 Грибоедов А. С. Горе от ума. М.: Эксмо, 2023. 128 с.

Сведения об авторах
Сухова Альбина Эдуардовна – обучающаяся магистратуры направления подготов-

ки 51.04.01. Культурология, Крымский федеральный университет имени В. И. Вернад-
ского, Г. Симферополь, Российская Федерация

E-mail: adamepain@gmail.com 
Володин Андрей Николаевич – кандидат культурологии, доцент кафедры культу-

рологии и социокультурного проектирования ИММиД Крымского федерального уни-
верситета им. В. И. Вернадского

E-mail: stburah@gmail.com 

Sukhova A. E., Volodin A. N.

A MADMAN AS A PROPHET: RELIGIOUS DISCOURSE OF THE CONCEPT OF 
“MADNESS” IN THE CONTEXT OF M.A. BULGAKOV’S THE MASTER AND MAR-
GARITA

Abstract: The article examines the phenomenon of madness in M. A. Bulgakov’s novel The 
Master and Margarita through the lens of religious and philosophical discourse. The author 
analyzes the transformation of madness from clinical psychopathology into an ontological cat-
egory serving as a conduit to truth. The central analytical tool is the concept of holy foolishness 
(yurodstvo), interpreted not as a canonical religious rank but as a cultural type positioned in op-
position to the rational normativity of society. The study differentiates the modalities of madness 
among key characters. The figure of Yeshua Ha-Nozri is interpreted as an embodiment of kenotic 
holy foolishness, based on a voluntary renunciation of power and worldly goods. The figure of 
Woland and his retinue is analyzed as a force deconstructing false rationality and exposing the 
latent madness of the social “norm”. The storylines of Ivan Bezdomny and the Master represent 
a conscious reaction to the encounter with a metaphysical reality repressed from official dis-
course. The author concludes that Bulgakov inverts the “reason-madness” opposition: norma-
tive common sense appears as a form of spiritual blindness, while deviant behavior becomes a 
condition for preserving humanity and comprehending the truth.

Keywords: foolishness, madness, prophet, The Master and Margarita.



105

Сухова А. Э., Володин А. Н.Культурология

References 

1.	 Psikhiatriya: Natsionalnoe Rukovodstvo [Psychiatry: National Guideline]. Ed. by T. 
B. Dmitrieva, V. N. Krasnov, N. G. Neznanov, V. Ya. Semke, A. S. Tiganov. Moscow, Geo-
tar-Media Publ., 2011. 1000 p. (In Russ.)

2.	 Epshteyn M. N. Znak Probela: O Budushchem Gumanitarnykh Nauk [Space sign: About the 
future of the humanities]. Moscow, Novoye literaturnoye obrazovaniye Publ., 2004. 864 p. (In Russ.)

3.	 Lotman Yu. M. Semiosfera [Semiosphere]. St. Petersburg, Iskusstvo – SPB Publ., 2000. 
704 p. (In Russ.)

4.	 Tvoreniya Platona [Works of Plato]. Vol. V. Petersburg, Academia Publ., 1922, pp. 85–167. (In Russ.)
5.	 Otto R. Svyashchennoye. Ob Irratsionalnom V Idee Bozhestvennogo I Ego Sootnosh-

enii S Ratsionalnym [The Holy. On the irrational in the idea of the divine and its relation to the 
rational]. St. Petersburg, St. Petersburg St. Univ. Publ., 2008. 272 p. (In Russ.)

6.	 Shestov L. I. Sochineniya [Works]. In 2 vols. Vol. 1. Moscow, Nauka Publ., 1993. 668 p. (In Russ.)
7.	 Shtyrkov S. A. Yurodivyy Kak Religioznyy Tip: Ratsionalnost Mnimogo Bezumiya 

[Holy fool as a religious type: rationality of imaginary madness]. Slavyanskaya pismennost i 
kultura kak faktor edineniya narodov Rossii [Slavic writing and culture as a factor of unity of 
the peoples of Russia], 2015, pp. 270–278. (In Russ.)

8.	 Ilin A. N. Mnimoye Bezumiye Kak Osobennost Pravoslavnoy Religioznosti [Imag-
inary madness as a feature of Orthodox religiosity]. Nauka, obshchestvo, kultura: problemy 
i perspektivy vzaimodeystviya v sovremennom mire [Science, society, culture: problems and 
prospects of interaction in the modern world], 2020, pp. 213–224. (In Russ.)

9.	 Ivanshina I. A. O Bulgakovskikh Prorokakh [About Bulgakov’s prophets]. Mikhail 
Bulgakov v potoke rossiyskoy istorii XX–XXI vv. [Mikhail Bulgakov in the flow of Russian 
history of the XX–XXI centuries], 2015, pp. 19–29. (In Russ.)

10.	 Kaprusova M. N. Ivan Bezdomnyy M. Bulgakova Kak Variant Obraza Proroka [Ivan 
Bezdomny by M. Bulgakov as a variant of the image of a prophet]. ACTA ERUDITORUM, 
2018, no. 28, pp. 29–33. (In Russ.)

11.	 Bulgakov M. A. Master i Margarita [The Master and Margarita]. St. Petersburg, Az-
buka-Attikus Publ., 2015. 480 p. (In Russ.)

12.	 Griboyedov A. S. Gore Ot Uma [Woe from Wit]. Moscow, Eksmo Publ., 2023. 128 p. 
(In Russ.)

Sukhova Albina Eduardovna – Master’s student in the field of study 51.04.01 Cultural 
Studies at the V. I. Vernadsky Crimean Federal University in Simferopol, Russian Federation

E-mail: adamepain@gmail.com
Volodin Andrey Nikolaevich – Candidate of Cultural Studies, Associate Professor, Sim-

feropol, V. I. Vernadsky Crimean Federal University, Department of Culturology and Socio-
cultural Design.

E-mail: stburah@gmail.com
 



106

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

ПОЛИТОЛОГИЯ

УДК 327
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-106-119

 
ВЕНА 2.0: К МИРОВОМУ «КОНЦЕРТУ» ГОСУДАРСТВ-ЦИВИЛИЗАЦИЙ

Шепелев М. А.

Аннотация: В статье рассматриваются предпосылки и препятствия на пути 
формирования постгегемонистского мирового порядка, основанного на новой модели 
баланса сил между государствами-цивилизациями или «стержневыми державами» 
региональных цивилизаций. Показано, что условием устойчивости и эффективности 
этого порядка является синтез трех принципов: биполярности, многополярности и 
ответственности великих держав за безопасность и стабильное развитие своих ре-
гиональных цивилизаций, лидерами которых они являются; при этом механизм баланса 
сил должен будет работать на предотвращение попыток выхода за пределы зон от-
ветственности  (сфер влияния) либо подрыва извне позиций «стержневой державы» 
в зоне её ответственности. Анализируется процесс формирования представлений о 
глобальном (мировом) «концерте» держав в теории международных отношений конца 
ХХ–XXI вв.

Ключевые слова: Венская система, «европейский концерт», «глобальный концерт», 
великие державы, «стержневые державы», государства-цивилизации, силовое равно-
весие, бимультиполярность.

Ведущие государства современного мира, такие как Россия, Китай и Индия, часто 
именуемые на Западе «ревизионистскими державами», самоопределяют себя как госу-
дарства-цивилизации. Применительно к России это находит отражение в действующей 
Концепции внешней политики Российской Федерации. Внешнеполитический «ревизи-
онизм» этих государств воспринимается на Западе как стремление разрушить привыч-
ный международный порядок, который поддерживал их 500-летнее доминирование в 
«западоцентричном мире». Но эта эпоха сама подошла к своему концу, так что многие 
представители западной элиты осознают необходимость поиска новой модели миропо-
рядка, причём немалая их часть со времён выхода книги Генри Киссинджера «Диплома-
тия» обращается в своём поиске к опыту функционирования Венской системы. Исходя 
из этого, цель данной статьи – рассмотреть условия и возможности формирования но-
вого «мирового концерта».    

Как известно, состоявшийся после разгрома наполеоновской Франции  
в 1814–1815 гг. Венский конгресс определил основы тогда ещё европейского порядка, 
обеспечившего мир в отношениях между великими державами на протяжении жизни 
целого  поколения – почти 40 лет, а если говорить об общеевропейской войне, то её уда-



107

Шепелев М. А.Политология

валось избежать целое столетие (можно даже отчасти согласиться с американским по-
литологом Р. Хаасом в том, что «Крымская война середины века между Россией, с одной 
стороны, и Великобританией с Францией была скорее спором за право контролировать 
территорию гибнущей Османской империи, а не фундаментальным конфликтом» [1, с. 13]). 

Три начала лежали в основании Венской системы: 1) принцип силового равновесия, 
согласно которому ни одна европейская держава не могла претендовать на гегемонию, 
а любые такие претензии со стороны какой-либо державы должны сдерживаться сово-
купностью усилий всех остальных держав; 2) принцип легитимизма, т.е. законность, 
уважение к праву как внутри государств, так и в отношениях между ними, в т.ч. призна-
ние существующих границ и обязательство не вмешиваться во внутренние конфликты 
друг друга; 3) т.н. «европейский концерт», предусматривавший регулярные консульта-
ции между представителями ведущих европейских держав (пентархии и сменившей её 
гекзархии), согласование их действий, что подразумевало использование методов кол-
лективного, консенсусного решения международных проблем. Хотя бы относительная 
приверженность этим принципам позволила ограничивать масштабы конфликтов вну-
три системы и возможности одних держав господствовать над другими.

Также среди оценок «европейского концерта» есть утверждение, что он «отдавал 
приоритет порядку перед равенством и стабильности перед справедливостью» [2, р. 5]. 
С первой частью этого тезиса нельзя не согласиться, но вот вторая явно нуждается в 
уточнении понятия «справедливость»: если видеть в ней, например, выражение соци-
альной полезности, то она не обязательно противоречит стабильности, которая есть 
залог прочного мира. Как писал А. Дебидур, «если правительства, взявшие на себя 
миссию блюсти мир и европейское равновесие, хорошо уживаются друг с другом, они 
фактически охраняют спокойствие; они сдерживают друг друга к великой выгоде малых 
государств» [3, с. 529].

Подобно тому, как в прошлом «Европа была брошена в пучину политики равновесия 
сил тогда, когда её первоначальный выбор – средневековую мечту об универсальной 
империи – постиг крах» [4, с. 12], ныне закат американского гегемонизма или америка-
ноцентричного глобализма выдвинул на повестку дня вопрос поиска модели нового, но 
теперь уже не европейского, а мирового равновесия.  

При осмыслении этой проблемы важно учитывать пять наиболее значимых тенден-
ций, которые характеризуют мировой исторический процесс XXI в. в его геополитиче-
ском и цивилизационном измерениях:

1) открытие Космоса и растущее соперничество великих держав за его освоение, 
сопровождающееся развитием новых технологий контроля над пространством и его 
эксплуатации, что привело к вступлению мир-системы в эпоху, соотносимую по своим 
масштабам и значению с «долгим XVI столетием», начавшимся с Великих географиче-
ских открытий;

2) вступление Запада во вторую стадию цивилизации, по О. Шпенглеру, соответ-
ствующую I в. до н.э. – I в. н.э. (периоду Римской революции) и означающую наступле-
ние примерно 200-летней эпохи гражданских войн или «смутного времени»; 



108

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

3) завершение американской политической гегемонии (1991–2014), которая сме-
няется началом «смутного времени» в истории западной цивилизации, означая, что на 
смену ей в течение этого периода не придет никакая новая гегемония какой-либо другой 
державы Запада;  

4) кризис универсалистских притязаний Запада, экспансия которого вывела из со-
стояния безнадёжной стагнации высокие незападные культуры и вызвала к жизни про-
цессы индигенизации, способствующие формированию в незападном мире суверенных 
полюсов роста, которые основываются на альтернативных западных моделях развития, 
демонстрирующих эффективность; 

5) кризис легитимности универсалистского правового порядка, сложившегося в пе-
риод первой стадии цивилизации в истории Запада и приведшего к замене прежнего 
ограничения войны тотальной войной, с перспективой мировой гражданской войны, что 
противоречит жизненным интересам находящихся на подъеме незападных держав. 

Возникает вопрос: если системы баланса сил существовали в отношениях между 
древнекитайскими государствами эпохи «сражающихся царств», между государства-
ми-полисами Древней Греции, между государствами Италии эпохи Возрождения, а 
также между европейскими государствами после Вестфальского мира 1648 г., всегда 
возникая как реакции на кризисы «империализмов»,  возможно ли появление такой си-
стемы в новой форме в современном, «постамериканском» мире, и насколько она будет 
эффективной с точки зрения соображений поддержания мировой стабильности?

Главным препятствием реализации модели силового равновесия в современных ус-
ловиях является присущий США как нисходящей сверхдержаве «абсолютный подход к 
международным отношениям наряду с поисками «абсолютной» безопасности», которые, 
как отмечал Р. Купер, «имеют глубокие корни в американской истории». Он вспоминает, 
что «когда британский консерватор Эдмунд Бёрк (кстати, парламентарий, настроенный 
проамерикански) обмолвился о желательности равновесия сил в Америке по европей-
ской модели и назвал идею о том, что безопасность возможна «только в отсутствие сосед-
ствующих государств», чуждой европейскому мышлению, его слова вызвали гневную 
отповедь Бенджамина Франклина, который как раз таки ратовал за полное устранение 
французов с американского континента. Такова концепция безопасности через тоталь-
ный контроль, а не через равновесие и сосуществование с соседями» [5, c. 214]. Это 
представление связано с самоопределением США как «революционного государства, 
радеющего о человечестве, а не о собственных узких интересах» [5, c. 209]. Исключение 
составил, пожалуй, лишь период Р. Никсона – Г. Киссинджера, которые, придерживаясь 
«философии ограниченных целей (стремиться к которым надлежало ограниченными 
средствами)» [5, c. 211], обратились к практике «нормальной дипломатии» и попыта-
лись провести «эксперимент – жить в мире, а не пытаться изменить мир, придержи-
ваться консервативной, а не революционной политики» [5, c. 212]. Р. Купер упомина-
ет в связи с этим слова президента Никсона, сказанные в интервью журналу «Тайм» 
в 1972 г: «Единственный период продолжительного мира в мировой истории связан с 
установлением равновесия сил» [5, c. 211].  



109

Шепелев М. А.Политология

Как отмечал Г. Киссинджер, «главнейшие международные договоры» ХХ в. стали 
«воплощением американских ценностей», олицетворявших «триумф веры над опы-
том» [4, с. 10]. Но уже к концу этого столетия оказалось, по его признанию, что «Аме-
рика более не может ни отгородиться от мира, ни господствовать в нём» [4, с. 11]. Она 
уже не настолько уверена в собственных силах, чтобы быть готовой «заплатить любую 
цену, вынести любое бремя» для обеспечения успешного воплощения своих идеалов. 
Поэтому автор «Дипломатии» вынужден был констатировать на её страницах, что «мир, 
включающий в себя ряд государств сопоставимого могущества, должен основывать 
свой порядок на какой-либо из концепций равновесия сил, то есть базироваться на идее, 
существование которой всегда заставляло Соединённые Штаты чувствовать себя неу-
ютно» [4, с. 11].

Следом за Генри Киссинджером эту идею высказывал в начале XXI в. соучредитель 
Фонда «Новая Америка» Майкл Линд, представляя её в виде «концерта» миролюби-
вых, законопослушных великих держав, которые будут сотрудничать для поддержания 
международной безопасности. Он прямо ссылался на Нобелевскую лекцию 1910 г. Те-
одора Рузвельта, который говорил тогда: «Было бы гениальным ходом, если бы вели-
кие державы, искренне стремящиеся к миру, образовали Лигу мира не только для того, 
чтобы поддерживать мир между собой, но и для того, чтобы, при необходимости, силой 
не допустить его нарушения другими» [6]. Вудро Вильсон позднее соглашался с ним: 
«Должен быть не баланс сил, а сообщество сил – не организованное соперничество, а 
организованный общий мир» [6]. Хотя Лига Наций Вильсона потерпела крах, во вре-
мя Второй мировой войны Франклин Рузвельт стремился к той же цели – созданию 
международной системы, управляемой на основе консенсуса. В мае 1942 г. он изложил 
свой план новой всемирной организации, в рамках которой «реальные решения должны 
приниматься Соединёнными Штатами, Великобританией, Россией и Китаем, которые 
будут державами на долгие годы вперёд и которым предстоит контролировать ситуацию 
в мире» [6].

По словам М. Линда, «холодная война парализовала Совет Безопасности ООН. Од-
нако после её окончания стал возможен «концерт» великих держав. Все постоянные 
члены Совета Безопасности, включая Китай и Россию, по крайней мере, молчаливо под-
держали войну в Персидском заливе и вторжение США в Афганистан, находившийся 
под управлением Талибана, после 11 сентября 2001 г.» [6]. Он прямо указывал на то, 
что «именно Соединённые Штаты, а не Китай и Россия, отвергали правила системы, 
созданной после 1945 г. самой Америкой. Если бы Соединенные Штаты приняли стра-
тегию «концерта» держав, им не пришлось бы полагаться в первую очередь на жесткий 
Совет Безопасности ООН. Вместо этого Соединенные Штаты могли бы участвовать 
в региональных концертах великих держав» [6]. Уже тогда, в разгар «глобальной де-
мократической революции» Дж. Буша-младшего, он отмечал, что «членам альянса не 
обязательно быть демократическими внутри, если только они не являются тираниями, 
склонными к геноциду, и привержены нормам мирной международной системы». Боль-
ше того, его проект содержал весьма радикальные для Запада инициативы: «Принятие 



110

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

России в НАТО превратило бы этот альянс в общеевропейский «концерт великих дер-
жав». Переговоры шести держав по Северной Корее могли бы стать основой для «кон-
церта великих держав», объединяющего США и Японию с Китаем и Россией» [6].

Однако речь у него, по сути, шла о различных региональных «концертах», с неизмен-
ным участием в них США, причём с поправкой на то, что «на Ближнем Востоке «кон-
церт великих держав» невозможен из-за местного соперничества. В Северной Америке 
он невозможен, поскольку США – единственная великая держава на континенте» [6]. 
М. Линд полагал, что «развивая региональные «концерты», Соединенные Штаты могут 
сохранять свое влияние в стратегически важных регионах за пределами Северной Аме-
рики, не рискуя вызвать ответную реакцию в виде попыток навязать одностороннюю 
американскую гегемонию всем трем», при этом экономя деньги, объединяя свои обо-
ронные ресурсы с другими великими державами, и сохраняя «американскую безопас-
ность с минимальными потерями для американского образа жизни» [6]. 

В самом начале президентства Дж. Байдена (и его факсимиле) Ричард Хаас и Чарльз 
Купчан высказали идею о «Новом концерте держав» в их  статье  от 23 марта 2021 г. 
в Foreign Policy.  Исходной посылкой для них стал тезис о том, что «по мере того как 
Азия продолжает свой экономический подъём, двухвековое господство Запада в мире, 
сначала в рамках Pax Britannica, а затем в рамках Pax Americana, подходит к концу. Запад 
теряет не только своё материальное превосходство, но и идеологическое влияние. По 
всему миру демократии становятся жертвами нелиберализма и популистских разно-
гласий, в то время как набирающий силу Китай при поддержке воинственной России 
стремится бросить вызов авторитету Запада и республиканским подходам как к вну-
треннему, так и к международному управлению» [7]. С учетом этого они призывают 
«трезво признать, что либеральный порядок под руководством Запада больше не может 
обеспечить глобальную стабильность в XXI в.» [7], видя наилучшее средство обеспе-
чения стабильности в этих условиях в глобальном концерте крупных держав, который 
будет характеризоваться «политической инклюзивностью», независимой от существу-
ющих в них режимов, и «процедурной неформальностью»,  избегающей обязательных 
и подлежащих исполнению процедур и соглашений. В их представлении глобальный 
концерт будет неким консультативным органом, а не органом принятия решений, но при 
этом будет иметь «штаб-квартиру». В эту «руководящую группу» войдут шесть центров 
силы – «Китай, Европейский союз, Индия, Япония, Россия и США», и она сама будет 
избегать формализованных правил, полагаясь вместо этого на диалог для достижения 
консенсуса. Это якобы поможет выработать новые правила поведения и обеспечить под-
держку коллективных инициатив, но оставит ООН и другим существующим органам 
оперативные вопросы, в т.ч. такие, как развертывание миротворческих миссий, оказа-
ние помощи при пандемиях и заключение новых климатических соглашений. 

Получается, таким образом, что наряду с полупарализованной ООН должен будет 
появиться еще один глобальный «консультативный орган» с сомнительной дееспособ-
ностью, который в таком случае лишь сменит архаичную G7. В таком подходе проявля-
ется попытка перехватить идею «мирового концерта», представив его в виде инструмен-



111

Шепелев М. А.Политология

та глобального управления, или некой «идеальной площадки для обсуждения влияния 
глобализации на суверенитет и потенциальной необходимости лишить суверенного 
иммунитета страны, которые занимаются определёнными вопиющими видами деятель-
ности», к которым они относят «геноцид, укрывательство или спонсирование террори-
стов, а также серьёзное усугубление проблемы изменения климата путём уничтожения 
тропических лесов» [7].  

Согласно точке зрения Р. Хааса и Ч. Купчана, «участники будут направлять посто-
янных представителей высшего дипломатического ранга в штаб-квартиру глобально-
го концерта. Хотя они не будут официальными участниками концерта, четыре регио-
нальные организации – Африканский союз, Лига арабских государств, Ассоциация 
государств Юго-Восточной Азии (АСЕАН) и Организация американских государств 
(ОАГ) – будут иметь постоянные представительства в штаб-квартире концерта» [7]. Они 
предусматривают, что в рамках глобального концерта «участники оставляют за собой 
право предпринимать односторонние действия, самостоятельно или в составе коали-
ций, когда, по их мнению, на карту поставлены их жизненно важные интересы. Однако 
прямой стратегический диалог сделает неожиданные шаги менее вероятными, а в идеа-
ле – и односторонние действия менее частыми» [7].

Данная конструкция содержит в своей основе механизм согласования интересов 
участников «глобального концерта», но исключает признание сфер их жизненно важ-
ных интересов и особой ответственности, поскольку связывает это признание с созда-
нием некоего подобия региональных блоков, а это оценивается как само по себе нега-
тивное явление. Один из экспертов – сторонников данного проекта Эндрю К.П. Люн, 
глава Andrew Leung International Consultants and Investments Limited, прямо утверждает: 
«Позволить миру скатиться к региональным блокам или структуре из двух блоков, как 
во времена холодной войны, – бесперспективный вариант.  Соединённые Штаты, Ки-
тай и остальной мир не могут полностью разойтись, когда национальные экономики, 
финансовые рынки и цепочки поставок неразрывно связаны. Группа ведущих держав – 
лучший вариант для управления интегрированным миром, за которым больше не стоит 
гегемон. Глобальный концерт подходит под это описание» [8].

Однако вспомним, что в конце ХХ в. Г. Киссинджер прогнозировал: «Международ-
ная система XXI века будет характеризоваться кажущимся противоречием: фрагмен-
тацией, с одной стороны, и растущей глобализацией, с другой» [4, с. 15]. Этот прогноз 
в целом вполне оправдался, с поправкой на то, что данное противоречие оказалось от-
нюдь не «кажущимся». И способом его разрешения как раз и может стать новая миро-
вая система баланса сил. Но вот та модель, которую предлагают Р. Хаас, Ч. Купчан и 
др., таковой на самом деле не является, представляя собой лишь ее институциональную 
имитацию, встроенную в конструкцию глобалистского мира. Поэтому речь должна идти 
о мировом, а не о глобальном «концерте» держав (в том смысле, в каком, например, ми-
ровая экономика отличается от глобальной)

Подлинная мировая система баланса сил должна основываться на базе сосущество-
вания многообразных представлений её субъектов – лидеров региональных цивилиза-



112

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

ций – о своих жизненных интересах, ценностях и желаемом образе будущего, сочетая в 
себе атрибуты исторических систем равновесия сил с элементами логики биполярного 
мышления и цивилизационной геополитики. Она должна также учитывать тенденцию 
относительного распространения оружия массового уничтожения, когда им обладают 
уже не только две сверхдержавы. А это подразумевает синтез трех принципов: биполяр-
ности, многополярности и ответственности великих держав за безопасность и стабиль-
ное развитие своих региональных цивилизаций, лидерами которых они являются.

Ещё в 2006 г. автор этой статьи писал о бимультиполярности как «краеугольном 
камне в фундаменте нового мироустройства, в котором будет обеспечено равноправное 
участие цивилизаций Востока и Запада»; его мировоззренческой основой представля-
лась «цивилизационно-симфоническая парадигма планетарного сознания», которая, как 
виделось тогда, должна иметь характер антикризисного сознания и «формироваться во-
круг идеи «симфоничности» или «соборности» грядущего миропорядка, представляя 
собой продукт диалектического осмысления коллизии глобализации, фрагментации, ре-
гионализации и глокализации» [9, с. 556].

Следует отметить, что и приверженцы «глобального концерта» склонны призна-
вать, что будущая международная система будет сочетать в себе черты биполярности 
и многополярности. Правда, с точки зрения Э. Люна, «в ней будут два равных конку-
рента – США и Китай. Однако, в отличие от периода холодной войны, идеологическое 
и геополитическое соперничество между ними не охватит весь мир.  Напротив, ЕС, 
Россия и Индия, а также другие крупные государства, такие как Бразилия, Индонезия, 
Нигерия, Турция и Южная Африка, скорее всего, будут стравливать две сверхдержавы 
друг с другом и стремиться сохранить значительную степень автономии» [8]. Очевидно, 
что описываемая таким образом система не может быть стабильной, тогда как в теории 
международных систем бимультиполярность предполагает высокую стабильность, при 
которой две сверхдержавы выступают в качестве регуляторов конфликтов во внешней 
сфере, а многополярные державы играют роль посредников или «буферов» между ними.

Что означает бимультиполярность в практическом плане, исходя из реалий между-
народных отношений сегодняшнего дня? На биполярном уровне – это сохранение гло-
бального военно-стратегического равновесия России и США (и здесь мы в принципе 
не заинтересованы в третьей силе, которая лишь нарушит ядерное равновесие, хотя та-
кая перспектива выглядит вполне реальной). На мультиполярном, политико-экономи-
ческом уровне – это мировый концерт великих держав – лидеров своих цивилизаций, 
ответственных за поддержание безопасности внутри их сфер ответственности, которые 
определяются границами своих региональных цивилизаций. Это и есть универсализи-
рованная модель «Вена 2.0», стабилизируемая равновесием страха взаимного ядерного 
уничтожения при столкновении двух военных сверхдержав. Возможно ли при этом со-
хранение военных блоков типа НАТО? В принципе возможно, но лишь в строгих геогра-
фических рамках зон ответственности лидеров этих блоков. 

Патриарх американской дипломатии ожидал, что главными участниками нового 
«концерта» станут «Соединенные Штаты, Европа, Китай, Япония, Россия и, возможно, 



113

Шепелев М. А.Политология

Индия» [4, с. 15]. Сегодня мы видим, что это предположение не вполне соответствует 
реальности. Национальная мощь Японии не соответствует её амбициям, да и вообще 
трудно говорить о её реальной геополитической субъектности. Это же касается и Евро-
пы, что подтверждается событиями последнего десятилетия вокруг Украины. Больше 
того, в Китае ставят под сомнение глобальную субъектность Индии, указывая на ее тя-
готение к зависимости от США. Показательно мнение Терри Су, президента гонконгско-
го онлайн-издательства и аналитического центра по геополитике, высказанное в South 
China Morning Post в поддержку идеи «глобального концерта» при условии, что Япония 
и Индия будут исключены из предлагаемого списка его участников, с чем был склонен 
согласиться и Эндрю К.П. Люн [8]. Однако эти «антииндийские» утверждения следует 
рассматривать лишь как проявления распространенной среди китайцев предубеждённо-
сти в отношении политики Нью-Дели, тогда как объективные параметры, безусловно, 
делают Индию необходимым элементом «мирового концерта».

Итак, в качестве очевидных главных акторов будущей системы «Вена 2.0» можно 
рассматривать США, Китай, Россию и Индию (новые «четыре полицейских»?), высту-
пающих в качестве лидеров или «стержневых государств» своих цивилизаций. Но для 
обеспечения устойчивости она, однако, нуждается как минимум в пяти основных чле-
нах. Кто пятый? Если исходить из того, сколько такая держава может выставить солдат, 
это должна была бы быть КНДР, но по всем другим признакам эта идея не выглядит 
серьёзно. А вот почему не Саудовская Аравия? На её территории находятся священные 
мусульманские города Мекка и Медина, так что она может выступать как представитель 
всего исламского мира. Правда, это всего 19-я экономика и 24-я армия мира (просто по 
численности вооруженных сил – 16-я), но зато она вполне равноудалена от остальных 
четырех держав, обладает авторитетом и влиянием. 

В принципе вполне возможен и семиполярный мир. Главными претендентами на 
участие в нём выступают Бразилия (9-я экономика и 11-я армия мира, если верить рей-
тингам) и Турция (9-я армия и 18-я экономика), но последняя – ещё одна мусульманская 
страна в «концерте». Гораздо менее сопоставимы с ними тоже мусульманский Пакистан 
(12-я армия, но всего 43-я экономика) и ЮАР (39-я экономика и 40-я армия мира), но 
последняя может выступать как лидер Африки. Великобритания или Франция (с вы-
сокими, но явно «надутыми» показателями), казалось бы, объективно необходимы для 
представительства Европы, к тому же они уже постоянные члены СБ ООН, но их ре-
альные военная мощь и политическая значимость быстро девальвируются: ещё Г. Кис-
синджер признавал, что европейские страны «не обладают ресурсами для того, чтобы 
играть глобальную роль» [4, с. 734]. Японию, Южную Корею, Германию, Италию, Иран 
или Израиль даже не стоит рассматривать в этом качестве. Следует признать и то, что с 
ещё большим расширением этого «привилегированного клуба» снижается его дееспо-
собность. 

Принято считать, что новый международный порядок формируется по итогам круп-
номасштабного вооруженного конфликта, и в принципе так оно и есть. Тот же «европей-
ский концерт» стал результатом взаимного истощения после двадцати лет революцион-



114

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

ных и наполеоновских войн, и подкреплялся общей идеологической приверженностью 
монархий к подавлению либеральных и националистических движений.  Однако при-
менительно к нашему дню такой взгляд не учитывает фактора распространения оружия 
массового уничтожения и связанных с ним экзистенциальных рисков, с вытекающим 
отсюда стремлением держав избежать глобальной войны. Принцип гарантированного 
взаимного уничтожения обеспечивает как стабильность (великие державы не будут во-
евать друг с другом напрямую), так и нестабильность (промах может привести к ката-
строфе) международной системы. Ни один дипломат XIX в. не задумывался об оружии, 
которое может положить конец цивилизации, поэтому любой современный «концерт» 
одновременно и менее необходим (ядерное сдерживание обеспечивает стабильность), и 
более актуален (ставки выше). И главное – он возможен только на качественно иной ос-
нове, нежели классический «европейский концерт». Представляется, что такой основой 
может стать чёткое разделение зон ответственности великих держав за поддержание 
стабильности и безопасности, и тогда механизм баланса сил будет работать на пресече-
ние попыток выхода за их пределы либо подрыва позиций «стержневой державы» в зоне 
её ответственности.

Нельзя не признать, что в настоящее время у великих держав нет общего понимания 
того, что представляет собой легитимное управление международными процессами. 
Внутри США либеральный интернационализм демпартии соперничает с национали-
стическим унилатерализмом трампистов. Европа тоже разрывается между стимулиру-
емой Брюсселем тенденцией федерализации и риском обвала европейского проекта с 
реваншем национализмов. В Китае мы видим неоимперский авторитаризм с чертами 
государственного капитализма; при этом в нём, как и в России, Индии и Турции, про-
исходит поиск «идеи-мечты» на основе концепции государства-цивилизации.  Все эти 
страны представляют собой несовместимые взгляды на внутренний и международный 
порядок. Причём мы видим, что «демократия» в её западной версии отступает, а не про-
двигается по всему миру, и эта тенденция будет усиливаться и внутри самого Запада, 
поскольку соответствует признакам второй стадии цивилизации. 

Тем не менее даже на Западе вместе с признанием того, что «настаивать на всеоб-
щем принятии либеральных норм в качестве предварительного условия стабильности – 
значит обрекать себя на постоянные конфликты», постепенно складывается понимание 
невозможности построить прочный порядок, бесконечно пытаясь изолировать или сдер-
жать Китай или Россию. Отсюда понятно, что новый международный порядок должен 
предусматривать место для идеологического разнообразия и соответствовать общему 
усилению авторитаризма в мире (а оно будет происходить за счет стран, не принимаю-
щих эту тенденцию, и сегодня это прежде всего ЕС).

Среди отличий нынешней международной ситуации от эпохи «европейского концер-
та» упоминается то, что «Венская система действовала в эпоху ограниченной экономи-
ческой интеграции, тогда как сегодня мы сталкиваемся с парадоксальным сочетанием 
глубокой взаимозависимости с растущей стратегической конкуренцией. Китай и США 
одновременно являются крупнейшими торговыми партнёрами друг друга и главными 



115

Шепелев М. А.Политология

угрозами безопасности. Это создаёт стимулы как для сотрудничества, так и для кон-
фликтов, с которыми венские государственные деятели никогда не сталкивались. Ны-
нешние попытки «снизить риски» и реструктурировать цепочки поставок говорят о 
том, что мы движемся к управляемому разделению, а не к стабильному сосущество-
ванию» [7]. Именно это – важнейший аргумент в пользу системы Вена 2.0 как модели 
баланса сил, основанной на чётком, даже институционализированном разделении сфер 
влияния великих держав и их взаимном сдерживании.

Кроме того, в качестве специфической характеристики современного мира на-
зывается «тирания внутренней политики над внешней».  Речь идёт о том, что Алек-
сандр I, Меттерних, Каслри, Гарденберг и Талейран могли вести конфиденциальные 
переговоры, не беспокоясь о «хейтерах» в социальных сетях, о круглосуточных но-
востных лентах или промежуточных выборах. Считается, что современные лидеры, 
действуя в условиях т.н. «открытой политики», сталкиваются с тем, что их электорат 
часто выступает против компромиссов, необходимых для урегулирования отношений 
между великими державами, а демократическая подотчетность делает закулисную 
«торговлю» политически токсичной. По словам Л. Хадара, «венские государственные 
деятели корректировали границы, создавали буферные государства и шли на компро-
миссы, которые привели бы в ужас современных правозащитников» [9]. Однако это 
утверждение касается лишь приходящей в упадок западной либеральной демократии, 
в постдемократическом мире политика «сделок» будет вполне возможной и нормаль-
ной, симптомы чего мы наблюдаем уже сейчас в связи с политикой администрации 
Д. Трампа.

Следует признать, что, отчасти вернувшись к принципу невмешательства во вну-
тренние дела (пусть на уровне взаимного признания региональных сфер влияния ве-
ликих держав), «мир глобального концерта предоставил бы своим членам широкую 
свободу действий в вопросах внутреннего управления. Они могли бы фактически со-
глашаться не соглашаться по вопросам демократии и политических прав, гарантируя, 
что такие разногласия не будут препятствовать международному сотрудничеству… Но 
концертный союз также способствовал бы формированию общего понимания того, что 
представляет собой недопустимое вмешательство во внутренние дела других стран и 
чего следует избегать» [8].

Среди препятствий на пути реализации модели Вена 2.0 называются также рост 
влияния негосударственных субъектов и транснациональные вызовы. Венский конгресс 
имел дело только с государствами. Глобализм способствовал распространению убеж-
дённости в том, что современные вызовы – изменение климата, пандемии, терроризм, 
миграция, кибервойны – не признают границ и не могут быть решены «картельными 
сговорами» великих держав, делящих территорию. Но и это убеждение отнюдь не бес-
спорно. Вена 2.0 могла бы стабилизировать отношения между великими державами 
именно благодаря «картельным сговорам», обеспечивающим контроль великих держав 
над транснациональными силами и процессами (подобно тому, как сейчас государства 
всё активнее стремятся установить свой контроль над Интернетом). 



116

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Очевидно, что стабильный международный порядок возникает на основе баланса 
сил и общих интересов, а не искусной дипломатии. Венский конгресс закрепил сложив-
шийся тогда баланс сил, а не создал его с нуля. В этом смысле нельзя не согласиться, что 
«тоска по грандиозной сделке в духе Киссинджера поощряет магическое мышление: 
если бы только мы могли собрать нужных людей в нужном месте, всё бы наладилось». 
Однако Вена 2.0. как мировой, а не глобальный «концерт» держав вовсе не обязательно 
должна возникнуть по итогам некоего всемирного форума, по аналогии с Венским кон-
грессом. Она может оказаться результатом ряда двух- или многосторонних региональ-
ных соглашений, санкционирующих разделение мира на сферы жизненных интересов, 
зоны ответственности или «сферы влияния» стержневых государств основных цивили-
заций.

Стоит, кстати, задуматься, насколько высокоинтенсивные контакты современных 
государственных деятелей, дипломатов и политиков способствуют взаимопониманию 
и гармонизации международных отношений. У меня в этом большие сомнения. То, что 
Сталин или Салазар практически никуда не выезжали из своих стран и довольно редко 
встречались со своими зарубежными коллегами, отнюдь не мешало им тонко чувство-
вать своих «визави», прекрасно понимать логику их мышления и чутко реагировать на 
любые изменения в окружающем мире. Напротив, ежедневные саммиты и форумы в 
режиме «нон-стоп» ничуть не приближают нас к стабильному и прочному миру, не го-
воря уже о факторе стоимости всех этих мероприятий и её доле в совокупных мировых 
расходах.

Да, каналы связи и регулярные консультации помогают предотвратить перерастание 
недопонимания в кризисы. И участники «европейского концерта», как и участники би-
полярной системы времён холодной войны, периодически встречались для обсуждения 
возникающих проблем. Понятно, что миру нужны подобные механизмы и сегодня, но 
они должны быть инструментами действительного регулирования, а не политических 
манипуляций.

Примечательно следующее утверждение Р. Хааса: «Одна из причин того, почему 
“концерт Европы” был сыгран, так сказать, и продлился столько, сколько продлился, за-
ключалась в профессиональных качествах ряда людей, стоявших у его истоков. Однако 
к числу факторов, увеличивающих вероятность того, что мировой порядок выживет, от-
носится следующее условие: порядок вовсе не требует обязательного наличия талантли-
вых государственных деятелей, которых, вероятно, всегда будет недоставать» [1, c. 14]. 
Видимо, это утверждение связано как раз с ощущением острого дефицита талантливых 
государственных деятелей и дипломатов сегодня на Западе. Но склонность полагаться 
на институты не компенсирует этого дефицита, и новый миропорядок будет создаваться 
личностями, историческими фигурами, а не серыми евробюрократами, как бы кому ни 
хотелось убедить себя и всех остальных в ином.

В заключение следует отметить, что процесс формирования «мирового концерта» 
происходит в условиях кризиса и трансформации всей мир-системы Модерна в новую 
мир-систему, что связано с подъемом Незапада и обострением противоречия Запад – 



117

Шепелев М. А.Политология

Незапад как основного противоречия нашей эпохи, а также с началом борьбы за господ-
ство в Космосе, которая соответствует борьбе за захват земли в Новом Свете в XVI–
XVII вв. Этим нынешняя ситуация принципиально отличается от внутрисистемных 
трансформаций мир-системы Модерна, в т.ч. от становления «европейского концерта» 
(Венской системы), напоминая эпоху формирования Вестфальского мира. Очевидно, 
что дальнейший ход этого процесса будет зависеть от разных факторов и обстоятельств, 
но его результативность будет определяться способностью минимизировать уровень не-
удовлетворенности его итогами до такой степени, которая исключила бы стремление 
ниспровергнуть установившийся миропорядок. 

Список литературы

1.	 Хаас Р. Мировой беспорядок. Американская внешняя политика и кризис старого 
порядка / Пер. с англ. – М.: AST Publishers, 2019. – 350 с.

2.	 Mazower, Mark. Governing the World: The History of an Idea, 1815 to the Present. – 
N.Y.: Penguin, 2015. – 475 р.

3.	 Дебидур А. Дипломатическая история Европы / Пер с фр. – Т.2. – М.: Гос. изд-во 
иностр. лит., 1947. – 544 с.

4.	 Киссинджер Г. Дипломатия. – М.: Ладомир, 1997. – 847 с.
5.	 Купер Р. Раздор между народами. Порядок и хаос в ХХI веке / Пер. с англ. - М.: 

Московская школа политических исследований, 2010. – 240 с.
6.	 Lind, Michael. The United States in the Global Concert of Powers. Should the United 

States move toward a more multilateral foreign policy? – URL: https://www.theglobalist.com/
the-united-states-in-the-global-concert-of-powers/ 

7.	 Haass, Richard and Kupchan, Charles. The New Concert of Powers. How to Prevent 
Catastrophe and Promote Stability in a Multipolar World. – URL: https://www.foreignaffairs.
com/articles/world/2021-03-23/new-concert-powers 

8.	 Leung, Andrew. The New Concert of Powers: How to Prevent Catastrophe and Promote 
Stability in a Multipolar World. – URL: https://www.wgi.world/new-concert-of-powers/

9.	 Шепелев М.А. Глобально-цивилизационные процессы и планетарное созна-
ние // Цивилизационная структура современного мира. В 3-х т. Т. 1. Глобальные транс-
формации современности. Под ред. Ю.Н. Пахомова и Ю.В. Павленко. – К: Наукова дум-
ка, 2006. – С.477-562.

10.	 Hadar, Leon. World doesn’t need Congress of Vienna 2.0–it needs statesmen. – 
URL: https://asiatimes.com/2025/11/world-doesnt-need-congress-of-vienna-2-0-it-needs-
statesmen/  



118

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Сведения об авторе 
Шепелев Максимилиан Альбертович –  доктор политических наук, профессор, 

профессор кафедры политических наук и международных отношений, ФГАОУ ВО 
«Крымский федеральный университет имени В. И. Вернадского».

E-mail: ma_shepelev@mail.ru

Статья/доклад подготовлена в рамках реализации государственного задания по 
НИР «Идентичность России как государства-цивилизации: политический, духовный, со-
циальный аспекты», шифр FSZG-2025-0004. Регистрационный номер: 1025021700071-
2-6.3.1.

Shepelev М.А. 

VIENNA 2.0: TOWARDS A WORLD “CONCERT” OF CIVILIZATIONAL STATES

Abstract: This article examines the prerequisites and obstacles to the formation of a 
post-hegemonic world order based on a new model of balance of power between civili-
zational states or “core powers” of regional civilizations. It demonstrates that the stabil-
ity and effectiveness of this order hinges on the synthesis of three principles: bipolarity, 
multipolarity, and the responsibility of great powers for the security and stable development 
of their regional civilizations, of which they are the leaders. At the same time, the balance 
of power mechanism must work to prevent attempts to extend beyond their zones of respon-
sibility (spheres of influence) or to undermine the position of the “core power” from outside 
within its zone of responsibility. The process of formation of ideas about the global (world) 
“concert” of powers in the theory of international relations of the late 20th – 21st centuries 
is analyzed.

Keywords: Vienna system, “European concert”, “global concert”, great powers, civiliza-
tion-states, balance of power, bimultipolarity.

References

1.	 Haas, R. Mirovoy besporyadok. Amerikanskaya vneshnyaya politika i krizis starogo 
poryadka / Per. s angl. – M.: AST Publishers, 2019. – 350 s. 

2.	 Mazower, Mark. Governing the World: The History of an Idea, 1815 to the Present. – 
N.Y.: Penguin, 2015. – 475 р.

3.	 Debidur A. Diplomaticheskaya istoriya Yevropy / Per s fr. – T.2. – M.: Gos. izd-vo 
inostr. lit., 1947. – 544 s. 

4.	 Kissindzher G. Diplomatiya. – M.: Ladomir, 1997. – 847 s.
5.	 Kuper R. Razdor mezhdu narodami. Poryadok i khaos v XXI veke / Per. s angl. - M.: 

Moskovskaya shkola politicheskikh issledovaniy, 2010. – 240 s. 



119

Шепелев М. А.Политология

6.	 Lind, Michael. The United States in the Global Concert of Powers. Should the United 
States move toward a more multilateral foreign policy? – URL: https://www.theglobalist.com/
the-united-states-in-the-global-concert-of-powers/ 

7.	 Haass, Richard and Kupchan, Charles. The New Concert of Powers. How to Prevent 
Catastrophe and Promote Stability in a Multipolar World. – URL: https://www.foreignaffairs.
com/articles/world/2021-03-23/new-concert-powers 

8.	 Leung, Andrew. The New Concert of Powers: How to Prevent Catastrophe and Pro-
mote Stability in a Multipolar World. – URL: https://www.wgi.world/new-concert-of-powers/

9.	 Shepelev M.A. Global’no-tsivilizatsionnyye protsessy i planetarnoye soznaniye // 
Tsivilizatsionnaya struktura sovremennogo mira. V 3-kh t. T. 1. Global’nyye transformatsii 
sovremennosti. Pod red. YU.N. Pakhomova i YU.V. Pavlenko. – K: Naukova dumka, 2006. – 
S.477-562. 

10.	 Hadar, Leon. World doesn’t need Congress of Vienna 2.0–it needs statesmen. – URL: 
https://asiatimes.com/2025/11/world-doesnt-need-congress-of-vienna-2-0-it-needs-states-
men/ 

Shepelev Maximilian Albertovich – Doctor of Political Sciences, Professor, Professor of 
the Department of Political Science and International Relations, V. I. Vernadsky Crimean Fed-
eral University. 

E-mail: ma_shepelev@mail.ru

The article/report was prepared as part of the implementation of the state research 
assignment «The identity of Russia as a state-civilization: political, spiritual, and social 
aspects», code FSZG-2025-0004. Registration number: 1025021700071-2-6.3.1.



120

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

УДК 5.5.4 
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-120-132

ПЕРЕОСМЫСЛЕНИЕ ВНЕШНЕЙ ПОЛИТИКИ ЕС 
В ОТНОШЕНИИ РФ 1991–2021 ГГ.: СТРАТАГЕМНЫЙ ПОДХОД

Нарышкин А. А., Воробьев С. В.

Аннотация: Данная статья посвящена переосмыслению истории внешней 
политики Европейского Союза с 1991 по 2021 гг., с акцентом на анализ взаимодействия 
с Россией. Исследование помещает эволюцию внешнеполитических стратегий ЕС 
(и его предшественника – ЕЭС) в широкую культурно-историческую перспективу, 
рассматривая ее как динамику смыслов, символов и практик, формирующих взаимные 
представления о «своем» и «чужом». В качестве теоретической и методологической 
основы выбран стратагемный подход, опирающийся на принципы древнекитайского 
стратегического мышления, изложенные в трудах Сунь-цзы и трактате «Тридцати 
шести стратагем».

Применение стратагемного подхода позволяет интерпретировать 
международные отношения ЕС и России как систему культурных кодов и сценариев 
адаптации, где дипломатические действия, экономическое сотрудничество и 
политическое соперничество становятся элементами более широкой семиотики 
власти и субъектности. Через этот призму внешняя политика рассматривается не 
как набор рационально мотивированных решений, а как совокупность устойчивых 
паттернов, поддерживаемых коллективной памятью, институциональными 
нормами и символическим капиталом. Таким образом, статья предлагает новое 
видение постхолодновоенной истории Европы – как пространства стратегических 
взаимодействий, где политика приобретает форму культурного диалога, основанного 
на логике стратагем и поиске баланса между конкуренцией и взаимной адаптацией.

Ключевые слова: стратагемный подход, ЕС, ЕЭС, внешняя политика, 
международные отношения.

Введение
Взаимодействие России и европейского интеграционного проекта (от ЕЭС до ЕС) 

в 1991–2021 гг. уже стало частью культурно-исторического канона исследования 
постхолодновоенной Европы [10; 18]. Вместе с тем данное исследование помеща-
ет внешнюю политику ЕС (и его предшественника – ЕЭС) в отношении России в 
более широкий культурный контекст – как динамику смыслов, символов и практик, 
формирующих взаимные представления «своего» и «чужого», а также репертуары 
легитимации действий.

Опора на стратагемный подход рассматривается здесь как культурно-аналитический 
инструмент. Он позволяет реконструировать «коды действия» и сценарии взаимной 



121

Нарышкин А. А., Воробьев С. В.Политология

адаптации – от дипломатических нарративов и дискурсивных рамок до экономических 
и институциональных практик – не сводя их к оценочным ярлыкам. В таком ракурсе 
политико-экономическое соперничество понимается как конкуренция культурных 
стратегий и смысловых структур, где выбор средств и последовательность шагов 
выступают частью более широкой семиотики власти и субъектности.

Тем самым все действия анализируются как алгоритмы достижения культурно 
и исторически обусловленных целей: не как «правильные» или «неправильные», а 
как проявления устойчивых паттернов, поддерживаемых коллективной памятью, 
символическим капиталом и институционализированными нормами взаимодействия 
между Россией и Европой.

Стратагемный подход – это стратегическое мышление, основанное на использовании 
стратагем – хитроумных тактик, направленных на достижение превосходства над 
противником или конкурентами с минимальными затратами ресурсов. Основы 
стратагемного подхода заложены в трудах Сунь-цзы и других военных стратегов [14; 
16]. «Тридцать шесть стратагем» (окончательно систематизированы в эпоху Мин, XVI–
XVII вв.) стали каноническим руководством по тактическому маневрированию. В XX 
веке применение стратагем обрело второе дыхание не только в военном деле, но и в 
бизнесе, дипломатии и политике. Изучение стратагемного подхода изначально было 
нацелено на углубленное понимание логики действий китайских элит на международной 
арене. В КНР стратагемное мышление интегрировано в государственное управление и 
внешнюю политику [6; 23]. В дальнейшем получила развитие школа обучения ведению 
переговоров посредством использования стратагемного подхода. Стратагемный подход 
активно используется в исторических исследованиях для анализа военных конфликтов, 
дипломатии, политических интриг и даже социально-экономических процессов. Его 
применяют как к истории Китая, так и к событиям в других регионах мира [21; 22]. В 
научной литературе предпринимались попытки по применению стратагемного подхода 
к анализу менеджмента организаций [8] и международных отношений как КНР [1; 2], 
так и других стран [17], однако данный подход является в определенной степени нова-
торским и призван максимально точно и в то же время метафорично описать исследуе-
мую проблематику.

Стратагемы – один из древнейших способов систематизации принятия решений 
через, своего рода, игровые алгоритмы. И, если современная наука сравнительно 
недавно пришла к заключению, что взаимодействия людей на всех уровнях являются 
определенными игровыми системами со своими правилами и особенностями, то 
данный инструмент-феномен еще за несколько столетий до начала нашей эры уже 
был достоянием китайской культуры общения. Основой стратагемного описания 
служат подчас метафорические описания основной линии действий, применимые, в 
том числе, к анализу межстранового взаимодействия и деятельности международных 
организаций  [12]. Современное видение китайских стратагем сфокусировано на 
«Трактате о тридцати шести стратагемах», где метафоры подкрепляются военно-
историческими примерами применения стратагем древнего Китая [4; 5].



122

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Однако, как мудрость стратагем не ограничена историческим контекстом их 
применения, так и изложенное в них стратегическое мышление не ограничено военным 
применением. Более широкий контекст открывается при детальном погружении в смысл 
каждой стратагемы, своего рода, отхода от концепции «вызов-реакция» [3]. И словно из 
букв алфавита складываются слова и предложения, из цепочек стратагем складываются 
действия, направленные на решение ситуаций как в менеджменте организаций, так и в 
развитии международных отношений.

Стратагемный подход близок к некоторым современным концепциям 
международных отношений. 

Во-первых, в их числе реализм, так как оба подхода делают акцент на силовую 
политику, баланс сил, использование хитрости и обмана, ставя во главу приоритет 
национальных интересов. Различие заключается в том, что реалисты делают упор на 
материальные факторы (такие как военная и экономическая мощь), а стратагемы – на 
психологическое манипулирование.

Во-вторых, просматривается параллель стратагемного подхода с теорией игр, 
моделируя игры с асимметричной информацией, где у игроков различная степень 
информированности. Однако в отличии от теории игр стратагемный подход сочетает 
в себе кратко- и долгосрочность (ориентацию на «столетнюю игру», например, 
проект «Один пояс – один путь»), жесткость и уступки, и системность – стратагемы 
наиболее эффективны в комплексе (например, комбинация экономических и военных 
инструментов).

1985–1990. Предпосылки формирования новой базы сотрудничества
Известно, что процесс распада СССР сопровождался рядом, поначалу 

довольно популярных (как в Советском Союзе, так и за его пределами) реформ, 
инициированных Генеральным секретарем ЦК КПСС М.С.  Горбачевым в 1985 году. 
Курс, названный «перестройкой», был направлен на экономическое ускорение, 
гласность и демократизацию государственной и общественно-политической жизни. 
В этой связи постепенное «поднятие» железного занавеса встречало всеобщее одо-
брение. Однако невозможно было проводить эти реформы в столь быстром темпе и 
одновременно столь фрагментарно. Под быстрым темпом понимается сжатый срок, 
а под фрагментарностью  – охват, включавший важные внешние признаки, но не 
включавший политическую базу, изменение мышления. Так, введение демократической 
гласности в стране, где информационные потоки до этого жестко контролировались, 
возбуждало общественные дискуссии, которые не находили политических институтов 
для легального выхода. Таким образом был проигнорирован один из базовых посылов 
стратагемного мышления – комплексность оценки ситуации. Говоря иными словами, 
«позаимствовать труп, чтобы вернуть душу» (стратагема №16) не удалось. Стратагема 
подразумевает возможность оживления имеющегося образа и применение его к себе. 
В данном случае копируемый образ – западный уклад жизни, однако его применение 
без предварительной корректировки политических институтов было невозможным. 
Вероятно, можно было осуществить попытку более сдержанной (ограниченной и 



123

Нарышкин А. А., Воробьев С. В.Политология

постепенной) интеграции западных трендов в советскую жизнь, то есть смягчение 
политически мотивированных ограничений по аналогии с оттепелью середины 1950–
1960-х гг. Однако, этого не произошло.

Лавинообразные тенденции внутри СССР, прежде всего в европейской части, 
неизбежно отражались на всем советском блоке (ОВД). Центробежные тенденции, ак-
тивно поддерживаемые западной Европой (в лице ЕЭС и блока НАТО), затронули всех 
членов Организации Варшавского договора.

Этап 1991–2000. Европейско-российское взаимодействие в период кризисного 
становления в России национальных и внешнеполитических приоритетов

Фактически в условиях блокового противостояния западные партнеры 
воспользовались дестабилизацией ситуации в противоборствующем блоке. 
Большинство исторических свидетельств говорит о том, что такой ситуации ожидать 
было невозможно, но все же в условиях политической дестабилизации и перестрой-
ки экономики стран, ранее входивших в советский блок, европейским интеграционным 
объединением (ЕЭС, с 1993 г. – ЕС) были предприняты действия по «перетягиванию» 
ряда стран посредством экономического давления и/или политического влияния. В 
этой связи не случайно получила свое развитие идея «soft power», впервые введенная в 
научный оборот в 1990 г. [24] 

Алгоритм аналогичных действий был описан в древних китайских стратагемах 
и назывался «Увести овцу легкой рукой». Данная стратагема (№12) рассматривает 
последовательность действий в случае противоборства двух равных соперников на более 
простом метафорическом примере и исторических контекстах из Древнего Китая. Так, 
в 354 г. до н.э. воспользовавшись войной китайских государств Вэй и Чжао и призывом 
Чжао о помощи, правитель государства Чу ввел войска на территорию Чжао, дождался 
разрешения военной схватки Вэй и Чжао. Схватка закончилась поражением и захватом 
столицы Чжао. Войско Чу, пользуясь своим легальным нахождением на территории 
Чжао, выжидало и в удобный момент захватило часть территории Чжао. Территория 
стала легко доставшейся «овцой», то есть, своего рода бонусом.

Так и западные партнеры, прежде всего Европейский Союз, воспользовавшись 
сложившейся ситуацией, в обозначенный период (1991–2000 гг.) плотно работали над 
дезинтеграцией советского блока и закреплением ее результатов в форме присоединения 
стран с частично неперестроившейся экономикой, прежде всего, к ЕС и, во-вторых, к 
НАТО. Все мероприятия западного сообщества в ходе реализации этапов расширений 
ЕС на Восток ослабили экономические показатели стран бывшего ОВД.

На практике, пользуясь ситуацией, были начаты процессы объединения Германии 
на основе ФРГ. ГДР, став частью ФРГ, автоматически присоединилась к ЕС и НАТО. 
Был начат и впоследствии реализован путь перетягивания на свою сторону членов 
советского блока. Причем он начался в отношении всех без исключения европейских 
союзников СССР: Польши, Чехии, Словакии, Венгрии, ставших членами ЕС в 2004 г., 
и Румынии, Болгарии, вошедшими в ЕС в 2007 г. Все они стали членами ЕС и НАТО. 
Венгрия, Польша и Чехия – в 1999 г. Словакия, Румыния, Болгария – в 2004 г. Албания 



124

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

вошла в НАТО, но не реализовала присоединение к ЕС, вероятно не только в силу 
экономических сложностей, но и ввиду меньшей стратегической необходимости 
данного шага – оторванности от территории новой России. Часть республик бывшего 
СССР (Эстония, Латвия, Литва), ввиду их большей стратегической значимости были 
приняты в ЕС в 2004 г.

Помимо стратагемы №12 западным сообществом в отношении нашей страны был 
реализован алгоритм в рамках стратагемы №5 «Грабить во время пожара». Данный ал-
горитм также подразумевает необходимость активных действий в период ослабления 
соперника. Не умаляя стратегического мышления западноевропейских лидеров, можно 
отметить, что активные действия по дезинтеграции экономических связей советского 
блока были начаты в 1990-х гг., когда внутриполитические процессы в России (ста-
новление демократических институтов в политике, процесс выстраивания рыночной 
экономики, парад суверенитетов) обуславливали невозможность активных действий в 
отношении зарубежных стран на внешней арене. 

Вместе с тем, руководство новой России рассчитывало, что падение 
противоборствующего блока и демократические модернизационные процессы внутри 
страны позволят сформировать единое пространство взаимного сотрудничества. Из 
этого исходило Соглашение о партнерстве и сотрудничестве между Россией и ЕС 
1994 г., направленное на обеспечение политического диалога, содействие торговле, 
инвестициям и гармоничным экономическим отношениям, а также на поддержку 
усилий России по укреплению ее демократии, развитию ее экономики и завершению 
перехода к рыночной экономике1. 

Как видно из оценки данного исторического периода, логика равноправного 
сотрудничества и сближения была реализована весьма фрагментарно. Наряду с этим 
была реализована логическая последовательность противоборства. Стратагемный 
подход позволяет выделить основные алгоритмы действий, применявшихся в 
рамках внешнеполитической политической борьбы в контексте этой логической 
последовательности.

Этап 2001–2013. Стратегическое партнерство или стратегическое соперничество?
К 2001 г. обозначилось существенное укрепление суверенитета российского 

государства. Были разрешены внутренние очаги конфликтов на территории 
национальных республик в составе Российской Федерации. Параллельно происходили 
процессы налаживания работы демократических институтов и рыночной экономики и 
признания такового статуса со стороны ЕС2.

Развитие успешных инвестиционных проектов, рост взаимного товарооборота 
характеризовали данный период во взаимодействии ЕС и России.

1 Ст. 1 Соглашения о партнерстве и сотрудничестве, учреждающее партнерство между Российской 
Федерацией, с одной стороны, и Европейскими сообществами и их государствами-членами, с другой 
стороны. 24.06.1994 // Электронный фонд правовых и нормативно-технических документов. URL: https://
docs.cntd.ru/document/1900668 (дата обращения: 13.10.2025)
2  Россию признали «страной с рыночной экономикой» // НТВ. Новости [официальный сайт] URL: https://
www.ntv.ru/novosti/6014/?ysclid=m71z534g2205450717 (дата обращения: 13.10.2025).



125

Нарышкин А. А., Воробьев С. В.Политология

Поставками из ЕС в значительной степени удовлетворялись потребности 
России в базовых продуктах питания, продукции химической промышленности и 
высокотехнологичном оборудовании. В данный период российская дипломатия 
рассматривала ЕС в качестве своего стратегического партнера [9], он же, опираясь на 
асимметрию в экономическом развитии, рассматривал Россию, наряду со странами Вос-
точной Европы, как потенциальных партнеров в своем большом интеграционном про-
екте [19].

Однако несмотря на благоприятный фон выявлялись некоторые политические 
проблемы. Многие инициативы, такие как создание общего экономического 
пространства (предложенное Председателем Европейской комиссии Р. Проди в 2001г.), 
введение безвизового режима (инициированное Президентом Российской Федерации 
В. В. Путиным в 2002), так и остались не реализованными.

Достаточно логичным и последовательным шагом в данном контексте было 
существенное улучшение политического взаимодействия. Руководствуясь 
отечественными традициями открытой и дружественной политики, Президент России 
В.  В.  Путин в 2003 г. даже делал заявления, которые трактовались политологами 
и западными партнерами как потенциальная готовность рассмотреть курс на 
присоединение к ЕС и НАТО3. Соответствующие цитаты приводились как западными4, 
так и отечественными5 СМИ.

Безусловно, отдельные очаги напряжения во взаимоотношениях имели место, и не 
все инициативы были реализованы в полном объеме. Однако, к примеру, инициатива 
«Партнерство для модернизации», старт которой был дан в 2009 г. в ходе саммита 
Россия–ЕС в Стокгольме, имела развитие не только во взаимодействии России и ЕС, 
но и в двусторонних отношениях России и различных европейских стран. В 2010 г. с 
Данией, Кипром и Францией были подписаны двусторонние декларации и совместные 
заявления о партнерстве для модернизации. В 2011 г. аналогичные документы были 
подписаны с Финляндией, Швецией, Нидерландами, Австрией, Латвией, Чехией, 
Ирландией, Румынией, Литвой. Работа Министерства экономического развития России 
и лично А. А. Слепнева6, курировавшего данное направление, была сосредоточена на 
развитии конкретных проектов: к декларативным документам прилагался перечень дву-
сторонних проектов по различным направлениям модернизации, включавшим энерге-
тику и энергоэффективность, мирный атом, телекоммуникации, космические техноло-
гии, медицину и фармацевтику.

3 Из интервью Президента России В.В. Путина малазийской газете «Нью Стрейтс таймс», Ново-Огарево, 3 
июля 2003 года // МИД России [официальный сайт] URL: https://www.mid.ru/ru/foreign_policy/rso/1688243/ 
(дата обращения: 13.10.2025).
4 Ex-Nato head says Putin wanted to join alliance early on in his rule // The Guardian [Official Website] URL: 
https://www.theguardian.com/world/2021/nov/04/ex-nato-head-says-putin-wanted-to-join-alliance-early-on-in-
his-rule (дата обращения: 13.10.2025).
5 Путин рассказал об отказе НАТО принять Россию в блок // РБК [официальный сайт] URL: https://www.
rbc.ru/rbcfreenews/651ec29b9a794781d2da0633?ysclid=mb0vu10kdu347304117 (дата обращения: 13.10.2025).
6 Минэкономразвития предложило Европе свой план модернизации России 01.04.2010 // Lenta.ru 
[Официальный сайт] URL: https://lenta.ru/news/2010/04/01/partners/ (дата обращения: 13.10.2025).



126

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Общее восприятие учеными и аналитиками проводимой в партнерстве со странами 
ЕС работы включало три основных фактора: во-первых, участие России в формировании 
будущих демократических правовых норм, во-вторых, новый конструктивный подход 
к стратегическому взаимодействию с ЕС, в-третьих, формирование экономически 
прагматичной повестки дня в инвестиционном и торговом взаимодействии [13].

Вместе с тем, наряду со встречным движением в экономическом взаимодействии 
со стороны ЕС звучали заявления о недостаточности развития демократических 
институтов. Такая критика и уклонение от диалога по упомянутому треку присоединения 
России к институтам западной политической интеграции олицетворяют стратагему 
№26 «Указывая на тутовое дерево, ругать акацию». Отказ от идеи о вступлении 
России в ЕС и НАТО, заявления о необходимости продолжения развития российских 
демократических институтов, насаждение европейских ценностей могли быть путем 
сближения интересов, однако в совокупности исторической оценки мы можем оценить 
это фрагментарное развитие взаимодействия как «акацию», а реальная цель «тутовое 
дерево» для ЕС – стратегическое соперничество, в том числе через завоевание рынка. 
Что вполне соответствует рамкам политической и рыночной конкуренции.

Подводя итог, можно сказать, что развитие взаимодействия в таком контексте стало 
причиной настроя нашей страны на присоединение к ЕС и наращивание торговли на 
европейском направлении, что отчасти способствовало частичной потере восточного 
направления в торговле и иных сферах взаимодействия.

Этап 2014–2021. Этап осложнения взаимодействия
Камнем преткновения в сотрудничестве России и ЕС стал конфликт, разгоревшийся на 

территории Украины в 2014 г., а также воссоединение Республики Крым и Севастополя с 
Россией. Ряд европейских исследователей подчеркивали, что именно эти события привели к 
наиболее существенному охлаждению отношений с момента окончания «холодной войны» [20].

Охлаждение сразу же проявилось в показателях торгово-экономической статистики. 
Сравнивая показатели торгового оборота России с ЕС 2013 г. с 2019 г. и 2020 г., можно 
констатировать резкое падение взаимной торговли: с 418 млрд долл. США в 2013 г. до 
278 млрд долл. США в 2019 г. и 219 млрд долл. США по итогам 2020 г.7 Вместе с тем, и 
общий российский внешнеторговый оборот упал с 847 млрд долл. США в 2013 г. до 674 
млрд долл. США в 2019 г. и 572 млрд долл. США по итогам 2020 г.8 В экспорте России 
по-прежнему преобладают углеводороды (51% от общего объем российского экспорта 
в 2020)9, основной группой импорта товаров являются машины и оборудование (48% от 
общего объема импорта России в 2020)10. Весьма вероятно, что в ближайшее десятиле-
тие объемы взаимной торговли ЕС и России не достигнут уровня 2013 года.

7 Итоги внешней торговли с основными странами // Федеральная таможенная служба [Официальный сайт]. 
URL: https://customs.gov.ru/folder/511 (дата обращения: 13.10.2025).
8 Итоги внешней торговли со всеми странами // Там же. URL: https://customs.gov.ru/statistic/vneshn-torg/
vneshn-torg-countries (дата обращения: 13.10.2025).
9 Экспорт России важнейших товаров // Там же. URL: https://customs.gov.ru/folder/513 (дата обращения 
13.10.2025).
10 Импорт России важнейших товаров // Там же. URL: https://customs.gov.ru/folder/515 (дата обращения: 13.10.2025).



127

Нарышкин А. А., Воробьев С. В.Политология

Однако в условиях явного похолодания экономического взаимодействия на 
фоне политического контекста взаимодействия европейский бизнес все же остался 
ключевым инвестором в экономику России. Наряду со значительными товаропото-
ками и единым пространством верховенства права и незыблемости договорных обя-
зательств, сохранялась уверенность отечественного руководства и деловых кругов в 
том, что экономическая основа сотрудничества не может быть обрушена. Европейские 
исследования данного периода фокусировали внимание на о том, что экономические 
связи и географическое положение партнеров обуславливают необходимость 
продолжения диалога [20].

Однако нарастание санкционного противостояния с последующей эскалацией 
напряженности подталкивают к выводу об отвлекающем политико-экономическом 
маневре. Стратагема №21 «Цикада сбрасывает свою золотую кожицу» описывает 
ситуацию, когда столь блистательные перспективы оказываются «пустышкой». 
Эта стратагема основана на природном явлении: цикада оставляет на дереве пустую 
оболочку (экзувий), создавая видимость своего присутствия, в то время как само насе-
комое уже улетело. Стратегический посыл: имитация присутствия – создать иллюзию, 
что силы, ресурсы остаются на месте, а договоренности в силе, в то время как реальная 
мощь уже перемещена или перегруппирована, а усилия аллоцированы в совершенно 
ином направлении.

В контексте данного исследования фактически «пустыми» оказались обещания 
о неукоснительном следовании договоренностям как политическим, так и 
сугубо экономическим, например, инвестиционным договорам, специальным 
инвестиционным контрактам, обязательствам поставки товаров и их последующего 
обслуживания.

Европейские стратеги и дипломаты по сути своих действий не только формировали 
ложное представление о незыблемости обязательств, но и «тайно вытаскивали 
хворост из-под котла другого» (стратагема №19). Название стратагемы восходит к 
древней китайской тактике: чтобы ослабить врага, незаметно удаляли дрова из-под 
его котла, лишая его возможности готовить пищу, иносказательно – лишая ресурсов. 
Происходит скрытое ослабление противника через подрыв его ресурсов, репутации 
или союзников. В контексте данного исследования – Россия полагалась на гарантии 
ЕС по экономическим и военным вопросам, однако впоследствии, как показало 
развитие ситуации, ни политические, ни экономические, ни юридические рамки не 
сохранятся, все гарантии были «изъяты из-под котла» с целью ресурсного ослабле-
ния РФ.

Заключение
Большинство политологических оценок и прогнозов российско-еэсовских отношений 

были сделаны «внутри данных событий» – непосредственно лицами, участвовавшими в 
них или находившимися в конкретном историческом контексте. Этим были ценны дан-
ные исследования и оценки. Большую ценность также представляли прогнозы развития 
взаимоотношений. 



128

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Данная статья является попыткой переосмысления уже завершенного 
исторического периода взаимодействия ЕС и России. Рассмотренное в статье 
нарастание противостояния и недопонимания в политическом плане привели 
отношения России и ЕС в ту наиболее «холодную» точку взаимодействия, где они 
находятся в настоящее время. 

Исторические исследования по новейшей истории представляют большой 
интерес, так как служат для переоценки произошедших событий, понимания 
перспективы развития ситуации, ее прогнозирования. Отталкиваясь от проведенного 
исследования, можно сказать, что линия стратегического противостояния России 
сохранилась в европейской политике, действия ЕС, были восприняты и на российской 
стороне и привели к применению зеркальных мер. В этой связи текущие отношения, 
находящиеся в довольно низкой точке, можно в европейском контексте описать 
как тактику стратагемы №7 «Извлечь нечто из ничего». Стратагема представляет 
собой олицетворение тактики психологической войны – создания иллюзии угрозы 
или возможности эффективного воздействия «из пустоты» для манипуляции 
противником. Информационные войны и санкционное противостояние являются 
попыткой европейских акторов создать иллюзию о возможности масштабного 
экономического кризиса. Несмотря на очевидно не сбывшиеся прогнозы, попытки 
давления в информационном поле будут сохраняться. Представляется, что поэтапное 
введение санкций является попыткой избежать мгновенного коллапса экономик ЕС и 
имеет своей целью в конечном счете вернуть Россию как перспективного партнера, 
но на иных, более выгодных ЕС условиях. По сути своей это реализация стратагемы 
№16 «Если хочешь что-нибудь поймать, сначала отпусти». В этой связи эффективной 
представляется аналогичная мера с российской стороны – развитие новых контуров 
политического, финансового и торгово-экономического взаимодействия. Отсутствие 
сотрудничества с таким важным (и что крайне значимо – географически близким 
партнером) как Россия неизбежно приведет к поиску перспективы восстановления 
сотрудничества, как это было в 1920-е гг. Однако для нашей страны развитие новых 
контуров взаимодействия станет основой для возвращения в будущем к диалогу с ЕС 
на более выгодных для РФ условиях.

Список литературы

1.	 Барский К.М. К вопросу о формировании современной китайской 
дипломатической школы // Российское китаеведение. 2023. № 1 (2). С. 100-116.

2.	 Богданова Н.А. К вопросу о роли стратагем в дипломатии Китая // Вестник 
Российского университета дружбы народов. Серия: Международные отношения. 2015. 
№ 1. С. 117-124.

3.	 Виногродский Б.Б., Мстиславский С.Б. Стратегическое мышление в китайской 
традиции // Экономические стратегии. 2003. Т. 5. № 4 (24). С. 84-89.



129

Нарышкин А. А., Воробьев С. В.Политология

4.	 Зенгер Х. фон. Стратагемы. О китайском искусстве жить и выживать. М.: Эксмо. 
2004. Т. 1. 702 с.

5.	 Зенгер Х. фон. Стратагемы. О китайском искусстве жить и выживать. М.: Эксмо. 
2004. Т. 2. 921 с.

6.	 Ишутина Ю.А. Стратагемное мышление китайцев в реализации региональной 
политики КНР на современном этапе // Вестник Томского государственного 
университета Культурология и искусствоведение. 2018. № 29 С. 89-98.

7.	 Котов А.В. Основные экономические итоги председательства Германии в 
Совете ЕС // Экономика и бизнес: теория и практика. 2021. №1-1. C. 182-187.

8.	 Лемке Г.Э. Конкурентная война. Нелинейные методы и стратегемы. М.: Ось-89. 
2007. 464 с.

9.	 Лихачев А.Е. Экономическая дипломатия России в условиях глобализации: дис.
докт. экономических наук. 2006. 436 с.

10.	 Лункин Р.Н. Факторы эрозии социальной модели Евросоюза. Современная Ев-
ропа. 2024. № 7 (128). С. 182-195.

11.	 Потемкина O.Ю. Европейский союз: через кризисы к обновлению? // Мировая 
экономика и международные отношения. 2022. Т. 66. № 8. С. 134-138

12.	 Прохорова А.А. К вопросу о классификации многосторонних международных 
объединений // Вестник Московского университета. Серия 12: Политические науки. 
2016. № 1. С. 21-37.

13.	 Романова Т.А., Павлова Е.Б. Российская модернизация и Евросоюз // 
Современная Европа. 2013. № 1. С. 45–57.

14.	 Сунь-цзы Искусство войны / пер. с кит. Н. И. Конрада. М.: АСТ. 2024. 160 с.
15.	 Тридцать шесть стратагем. Китайские секреты успеха / пер. с кит. В. В. Малявина. 

М.: Белые альвы. 2000. 192 с.
16.	 У-цзы Трактат о военном искусстве / пер. с кит. Н.И. Конрада. М.: АСТ. 2021. 224 с.
17.	 Чилькина К.В., Лебедев В.С. Китайские стратагемы и политическая теория 

Томаса Гоббса: сравнительный анализ // Проблемы и перспективы развития государства 
и права в XXI веке. Материалы XIV Всероссийской научно-практической конференции. 
Улан-Удэ. 2023. С. 85-88.

18.	 Швейцер В.Я. Россия, Европа, мир: [монография] / В.Я. Швейцер. М.: Ин-т 
Европы РАН. 2023. 188 с.

19.	 Deak A., Kuznetsov A. Relational Locomotive or Apple of Discord? – Bilateral Per-
ceptions of the Economic Cooperation // Journal of Contemporary European Studies. 2019. 
Vol. 27. Issue 2‏. P. 161.

20.	 Judge A., Maltby T., Sharples J. Challenging Reductionism in Analyses of EU-Russia 
Energy Relations // Geopolitics. 2016. Vol. 21. Issue 4. P. 751–762.

21.	 Lai D. Learning from the Stones: A Go Approach to Mastering China’s Strategic Con-
cept, Shi. CreateSpace Independent Publishing Platform. 2004. 40 p.

22.	 Luttwak E. The Grand Strategy of the Byzantine Empire. Cambridge: Belknap Press 
of Harvard University Press. 2009.   498 p.



130

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

23.	 Mahnken T. Secrecy and Stratagem: Understanding Chinese Strategic Culture. Dou-
ble Bay. 2011. 44 p.

24.	 Nye J. Bound To Lead: The Changing Nature Of American Power. NY: Basic Books. 
1990. 336 p.

Сведения об авторах
Нарышкин Андрей Александрович – д-р политических наук, доцент кафедры 

дипломатии МГИМО МИД России. 
E-mail: andr-naryshkin@yandex.ru
Воробьев Сергей Владимирович – д-р исторических наук, профессор, профессор 

кафедры международных отношений Дипломатической академии МИД России.
E-mail: s352147@mail.ru

Naryshkin A. A. Vorobyov S. V. 

REIMAGINING THE EU’S FOREIGN POLICY TOWARD THE RUSSIAN  
FEDERATION, 1991–2021: A STRATAGEM-BASED APPROACH

Abstract: This article is devoted to a rethinking of the history of the European Union’s 
foreign policy from 1991 to 2021, with a particular focus on its interaction with Russia. The 
study places the evolution of the EU’s external strategies (and those of its predecessor, the 
EEC) within a broad cultural and historical perspective, viewing it as a dynamic interplay 
of meanings, symbols, and practices shaping mutual perceptions of “self” and “other.” As 
its theoretical and methodological foundation, the research employs the stratagem approach, 
which draws on the principles of ancient Chinese strategic thought as expressed in the works 
of Sun Tzu and the Thirty-Six Stratagems.

Applying the stratagem approach makes it possible to interpret EU–Russia relations as 
a system of cultural codes and adaptation scenarios, in which diplomatic actions, economic 
cooperation, and political rivalry become elements of a broader semiotics of power and agen-
cy. Through this lens, foreign policy is viewed not as a set of rationally motivated decisions 
but as a collection of persistent patterns sustained by collective memory, institutional norms, 
and symbolic capital. Thus, the article offers a new perspective on the post–Cold War history 
of Europe–as a space of strategic interactions where politics takes the form of a cultural di-
alogue based on the logic of stratagems and the search for balance between competition and 
mutual adaptation.

Keywords: stratagem approach, EU, EEC, foreign policy, international relations.



131

Нарышкин А. А., Воробьев С. В.Политология

References

1.	 Barskij K. M. K voprosu o formirovanii sovremennoj kitajskoj diplomaticheskoj 
shkoly // Rossijskoe kitaevedenie. 2023. № 1 (2). S. 100-116.

2.	 Bogdanova N.A. K voprosu o roli stratagem v diplomatii Kitaya // Vestnik Rossijskogo 
universiteta druzhby narodov. Seriya: Mezhdunarodnye otnosheniya. 2015. № 1. S. 117-124.

3.	 Vinogrodskij B.B., Mstislavskij S.B. Strategicheskoe myshlenie v kitajskoj tradicii // 
Ekonomicheskie strategii. 2003. T. 5. № 4 (24). S. 84-89.

4.	 Zenger H. fon. Stratagemy. O kitajskom iskusstve zhit’ i vyzhivat’. M.: Eksmo. 2004. 
T. 1. 702 s.

5.	 Zenger H. fon. Stratagemy. O kitajskom iskusstve zhit’ i vyzhivat’. M.: Eksmo. 2004. 
T. 2. 921 s.

6.	 Ishutina Y. A. Strategemnoe myshlenie kitajcev v realizacii regional’noj politiki KNR 
na sovremennom etape // Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Kul’turologiya i 
iskusstvovedenie. 2018. № 29. S. 89–98.

7.	 Kotov A. V. Osnovnye ekonomicheskie itogi predsedatel’stva Germanii v Sovete ES // 
Ekonomika i biznes: teoriya i praktika. 2021. № 1-1. S. 182-187.

8.	 Lemke G.E. Konkurentnaya vojna. Nelinejnye metody i strategemy. M.: Os’-89. 
2007. 464 s.

9.	 Lihachev A. E. Ekonomicheskaya diplomatiya Rossii v usloviyah globalizacii: dis. … 
dokt. ekonomicheskih nauk. 2006. 436 s.

10.	 Lunkin R.N. Faktory erozii social’noj modeli Evrosoyuza. Sovremennaya Evropa. 
2024. № 7 (128). S. 182-195.

11.	 Potemkina O.Y. Evropejskij soyuz: cherez krizisy k obnovleniyu // Mirovaya ekono-
mika i mezhdunarodnye otnosheniya. 2022. T. 66. № 8. S. 134-138.

12.	 Prohorova A.A. K voprosu o klassifikacii mnogostoronnih mezhdunarodnyh ob”edi-
nenij // Vestnik Moskovskogo universiteta. Seriya 12: Politicheskie nauki. 2016. № 1. S. 21-37.

13.	 Romanova T.A., Pavlova E.B. Rossijskaya modernizaciya i Evrosoyuz // Sovremen-
naya Evropa. 2013. № 1. S. 45–57.

14.	 Sun’-czy Iskusstvo vojny / per. s kit. N. I. Konrada. M.: AST. 2024. 160 s.
15.	 Tridcat’ shest’ strategem. Kitajskie sekrety uspekha / per. s kit. V. V. Malyavina. M.: 

Belye al’vy. 2000. 192 s.
16.	 U-czy Traktat o voennom iskusstve / per. s kit. N. I. Konrada. M.: AST. 2021. 224 s.
17.	 Chilkina K.V., Lebedev V.S. Kitajskie stratagemy i politicheskaya teoriya Tomasa 

Gobbsa: sravnitel’nyj analiz // Problemy i perspektivy razvitiya gosudarstva i prava v XXI veke: 
materialy XIV Vserossijskoj nauchno-prakticheskoj konferencii. Ulan-Ude. 2023. S. 85-88.

18.	 Shvejcer V. Y. Rossiya, Evropa, mir [monografiya] / V.Y. SHvejcer. M.: In-t Evropy 
RAN. 2023. 188 s.

19.	 Deak A., Kuznetsov A. Relational Locomotive or Apple of Discord? – Bilateral Per-
ceptions of the Economic Cooperation // Journal of Contemporary European Studies. 2019. 
Vol. 27. Issue 2‏. P. 159-170.



132

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

20.	 Judge A., Maltby T., Sharples J. Challenging Reductionism in Analyses of EU-Russia 
Energy Relations // Geopolitics. 2016. Vol. 21. Issue 4. P. 751–762.

21.	 Lai D. Learning from the Stones: A Go Approach to Mastering China’s Strategic Con-
cept, Shi. CreateSpace Independent Publishing Platform. 2004. 40 p.

22.	 Luttwak E. The Grand Strategy of the Byzantine Empire. Cambridge: Belknap Press 
of Harvard University Press. 2009.   498 p.

23.	 Mahnken T. Secrecy and Stratagem: Understanding Chinese Strategic Culture. Dou-
ble Bay. 2011. 44 p.

24.	 Nye J. Bound To Lead: The Changing Nature Of American Power. NY: Basic Books. 
1990. 336 p.

Naryshkin Andrey Alexandrovich – Doctor of Sciences (Politics), Associate Professor of 
the MGIMO Department of Diplomacy, Ministry of Foreign Affairs of Russia. 

E-mail: Andr-Naryshkin@yandex.ru
Vorobyov Sergey Vladimirovich – Doctor of Sciences (History), Professor, Professor of 

the Department of International Relations of the Diplomatic Academy of the Ministry of For-
eign Affairs of the Russian Federation 

E-mail: s352147@mail.ru



133

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

УДК 322 (470+571):(477.75)
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-133-145

РЕГИОНАЛЬНАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ КАК ФАКТОР ПОЛИТИЧЕСКОЙ  
СУБЪЕКТНОСТИ: ТЕОРЕТИКО-МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ПОДХОДЫ

Тейфук С. Р.

Аннотация: В статье рассматривается региональная идентичность как клю-
чевой фактор, формирующий политическую субъектность, исследуются теорети-
ческие и методологические подходы к ее изучению. Анализируя взаимосвязь между 
территориальной принадлежностью, культурными нарративами и политической 
активностью, автор доказывает, как региональная идентичность влияет на коллек-
тивные действия населения и формы, и структуру управления в обществе. Дается 
критическая оценка существующих теоретико-методологических подходов к ис-
следованию региональной идентичности как фактора политической субъектности. 
Предлагается системный методологический подход, позволяющий исследовать вза-
имосвязь между формированием идентичности и политической активностью. По-
казано, как региональная идентичность трансформируется в политические требо-
вания. Особое внимание уделено современным вызовам: глобализации, цифровизации 
и миграции, которые усложняют идентификационные процессы. Эмпирические дан-
ные (в частности, опросы ВЦИОМ и анализ медиапространства Донбасса) подтвер-
ждают, что устойчивая региональная идентичность усиливает политическую субъ-
ектность. Южные регионы России, в том числе территории, реинтегрированные в 
последние годы, отличаются особой социокультурной сложностью, которая замет-
но отличает их от относительно однородной матрицы идентичности Централь-
ной России. В исследовании рассматривается многогранная природа региональной 
идентичности Донбасса, Новороссии и Крыма. С помощью политического анализа 
показано, как сложная мозаика идентичности Юга России отражает многовековое 
межкультурное взаимодействие, геополитические преобразования и современные 
процессы государственного строительства.

Ключевые слова: региональная идентичность, политическая субъектность, тер-
риториальная принадлежность, культурные нарративы, политическая власть, поли-
тика идентичности.

В условиях трансформации политических систем региональная идентичность при-
обретает особую значимость как фактор, влияющий на политическую субъектность 
внутригосударственных территориальных сообществ. Политическая субъектность ре-
гионального сообщества подразумевает его способность выступать самостоятельным 
актором в политических процессах, формулировать и отстаивать свои интересы, влиять 
на принятие решений на национальном и международном уровнях. Это проявляется в 



134

Тейфук С. Р.Политология

различных формах, как конструктивных, так и деструктивных – от усиления автономии 
в рамках федеративных государств до возникновения сепаратистских движений, доби-
вающихся государственной независимости.

Актуальность изучения проблемы обусловлена несколькими ключевыми тенденция-
ми современной политики. Во-первых, в эпоху деглобализации и роста этнокультурного 
многообразия региональные идентичности становятся мощным ресурсом политической 
мобилизации. Во-вторых, процессы децентрализации и регионализации в различных 
странах демонстрируют, что игнорирование территориальных особенностей приводит 
к конфликтам и кризисам управления. В-третьих, в условиях цифровизации и развития 
социальных медиа региональные сообщества получают новые инструменты для кон-
струирования собственной идентичности и политической самоорганизации.

В связи с этим возникает необходимость в переосмыслении теоретико-методологи-
ческих подходов к изучению взаимосвязи между региональной идентичностью и по-
литической субъектностью. Традиционные парадигмы (например, примордиалистский 
взгляд на идентичность как нечто изначальное и неизменное) оказываются недостаточ-
ными для анализа современных динамичных политических процессов. Вместо них тре-
буются более гибкие концепции, учитывающие социальное конструирование идентич-
ностей, институциональные механизмы их политизации и роль акторов (элит, медиа, 
гражданских движений) в их формировании.

Особую важность приобретает междисциплинарный подход, объединяющий методы 
политической науки, социологии, культурной антропологии и политической географии, 
который позволяет не только фиксировать проявления региональной идентичности, но 
и анализировать, как она трансформируется в политические требования, институты и 
практики. Например, исследования регионов с сильной идентичностью (Каталония, 
Шотландия, Корсика, Венето) показывают, что даже в условиях унитарных государств 
региональные сообщества могут добиваться значительной автономии.

Таким образом, изучение региональной идентичности как фактора политической 
субъектности представляет собой важное направление современных политических ис-
следований. Оно позволяет не только глубже понять механизмы политической динами-
ки в полиэтничных и сложносоставных государствах, но и прогнозировать сценарии 
развития региональных конфликтов и интеграционных процессов. В дальнейшем будут 
рассмотрены основные теоретические подходы к проблеме, а также методологические 
инструменты, позволяющие исследовать ее в конкретных политических контекстах.

Политическая субъектность представляет собой фундаментальную категорию полити-
ческой науки, отражающую способность различных акторов – индивиды, социальные груп-
пы, регионы, государства и т.д. – выступать самостоятельными участниками политического 
процесса. Понятие это охватывает не только формальные атрибуты власти, но и реальную 
способность влиять на принятие политических решений, формулировать и последовательно 
отстаивать собственные интересы в рамках существующих властных структур.

В современной научной литературе можно выделить несколько ключевых подходов 
к пониманию политической субъектности. Отечественные исследователи традицион-



135

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

но делают акцент на институциональных и правовых аспектах этого феномена. Так, 
Р. А. Рахимов определяет политическую субъектность как способность социального ак-
тора к осознанному и целенаправленному участию в политической жизни, включая раз-
работку стратегий и принятие значимых решений [1]. Е. Ю. Мелешкина рассматривает 
данное понятие через призму автономии и способности к самоорганизации в условиях 
постоянного взаимодействия с другими политическими акторами [2]. Особый интерес 
представляет позиция Р.Ф. Туровского, который акцентирует внимание на региональной 
субъектности как специфической способности территориального сообщества отстаи-
вать свои интересы в рамках федеративных или унитарных государственных систем [3].

Зарубежные исследователи предлагают несколько иной концептуальный взгляд на 
проблему политической субъектности. Э. Гидденс, например, делает акцент на понятии 
агентности, понимая под субъектностью способность индивидов и групп действовать 
независимо от структурных ограничений, активно преобразуя при этом политическую 
реальность [4]. П. Бурдье связывает политическую субъектность с обладанием особым 
видом капитала – политическим, который позволяет акторам эффективно влиять на си-
стему властных отношений [5]. Ч. Тилли рассматривает политическую субъектность пре-
имущественно через призму коллективного действия, подчеркивая важность способности 
социальных групп к мобилизации и организованному отстаиванию своих интересов [6]. 

Сравнение различных методологических подходов позволяет выделить три ключе-
вых аспекта политической субъектности. Во-первых, это способность действовать авто-
номно в политическом пространстве, сохраняя при этом определенную независимость 
от других акторов. Во-вторых, это умение четко формулировать и последовательно про-
двигать свои интересы в конкурентной политической среде. В-третьих, это реальная 
возможность оказывать существенное влияние на процесс принятия властных решений 
и функционирование политических институтов.

Применительно к региональному уровню политическая субъектность проявляется в 
нескольких основных формах. Наиболее очевидным проявлением выступают требова-
ния большей автономии или даже полной независимости, характерные для таких реги-
онов, как Фландрия в Бельгии или Каталония в Испании. Другим важным индикатором 
является формирование и успешная деятельность регионоцентричных политических 
партий, яркими примерами которых являются Шотландская национальная партия или 
итальянская «Лига». Особого внимания заслуживает феномен парадипломатии, то есть 
установление внутригосударственными регионами прямых международных связей в об-
ход федеральных властей, как это практикуют Квебек в Канаде или Фландрия в Бельгии.

Для системной оценки уровня политической субъектности региона необходимо 
учитывать целый ряд взаимосвязанных факторов. Институциональная составляющая 
включает анализ наличия и степени развитости собственных политических институтов, 
уровня реальной автономии в принятии решений по ключевым вопросам, а также ко-
личества и влиятельности зарегистрированных региональных партий и общественных 
объединений. Не менее важны показатели политической активности населения, такие 
как уровень электоральной активности на региональных выборах, степень участия в 



136

Тейфук С. Р.Политология

протестных движениях и общий уровень гражданской вовлеченности через механизмы 
общественных слушаний, деятельности некоммерческих организаций (НКО) и иных 
форм гражданской самоорганизации.

Культурно-идентификационные аспекты политической субъектности проявляются 
через наличие выраженной региональной идентичности, что может быть измерено с по-
мощью социологических опросов об уровне гордости за регион, степени использования 
местного языка или региональной символики. Существенную роль играют исторические 
нарративы, подчеркивающие уникальность территории, а также развитость системы ло-
кальных медиа, способных формировать самостоятельную региональную повестку дня.

Экономические факторы политической субъектности включают анализ степени финан-
совой самостоятельности региона, что выражается в доле собственных доходов в региональ-
ном бюджете. Важное значение имеет контроль над ключевыми экономическими активами – 
природными ресурсами, транспортной инфраструктурой, стратегическими предприятиями. 
Показателем зрелости региональной субъектности может служить и наличие эффективных 
лоббистских возможностей на национальном и даже международном уровнях.

Таким образом, политическая субъектность предстает как сложное, многомерное 
понятие, комплексный анализ которого требует учета целого ряда институциональных, 
социально-политических, культурных и экономических факторов. Применительно к 
региональным исследованиям изучение политической субъектности позволяет глубже 
понять механизмы, с помощью которых локальные сообщества отстаивают свои инте-
ресы в условиях нарастающих процессов глобализации и параллельной централиза-
ции власти. Дальнейшая разработка данной проблематики может быть направлена на 
сравнительный анализ конкретных кейсов или углубленное изучение методологических 
подходов к измерению уровня политической субъектности.

Проблема региональной идентичности занимает особое место в современной полити-
ческой теории, требуя системного анализа как классических концепций идентификации, 
так и специфических маркеров территориальной принадлежности. Понятие идентично-
сти получило различные интерпретации в социальных науках, каждая из которых вносит 
важный вклад в понимание механизмов формирования регионального самосознания.

Э. Эрикссон рассматривал идентификацию как процесс психосоциального становле-
ния личности, подчеркивая его динамический и многоуровневый характер [7]. В контек-
сте региональных исследований этот подход позволяет понять, как индивид усваивает и 
интернализирует ценности и нормы территориальной общности. Э. Гидденс развил эту 
концепцию, акцентируя внимание на рефлексивной природе современной идентично-
сти, которая в условиях глобализации становится все более подвижной и многокомпо-
нентной [8]. Особую значимость для анализа региональной идентичности представляет 
концепция П. Бурдье, который ввел понятие «габитуса» как системы устойчивых дис-
позиций, формирующихся под влиянием конкретных социальных и территориальных 
условий [5].

Региональная идентичность как специфическая форма коллективного самосозна-
ния формируется через сложное взаимодействие культурных, этнических, языковых и 



137

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

территориальных факторов. Культурные особенности проявляются в характерных для 
региона традициях, обрядах и повседневных практиках, которые создают уникальный 
локальный колорит. Этнический компонент часто играет важную роль в тех регионах, 
где существует тесная связь между территорией и определенной этнической группой. 
Языковые особенности, включая диалекты и региолекты, служат мощным маркером 
идентичности, способствуя как интеграции внутри сообщества, так и демаркации его 
границ. Территориальный фактор проявляется в чувстве привязанности к конкретному 
месту, ландшафту, городской или сельской среде.

Среди ключевых маркерных элементов региональной идентичности особое значение 
имеет символический капитал территории. Гербы, флаги, гимны и другие официальные 
символы выполняют важную функцию визуальной репрезентации регионального свое-
образия. Названия улиц, памятники и мемориальные объекты формируют исторический 
нарратив территории, закрепляя в общественном сознании значимые события и пер-
соналии. Архитектурный облик городов, сохранившиеся исторические кварталы или 
современные урбанистические решения также становятся важными элементами терри-
ториальной идентификации.

Этнокультурные особенности региона проявляются в сохранившихся либо констру-
ируемых традициях, обрядах, народных промыслах и фольклоре. Эти элементы часто 
становятся объектами целенаправленной культурной политики, направленной на под-
держание регионального своеобразия. Языковая специфика, особенно в регионах с 
сильными диалектными традициями или собственными языками, служит одним из наи-
более устойчивых маркеров идентичности, передающихся из поколения в поколение.

Социально-экономическое положение региона оказывает существенное влияние на 
формирование идентичности. Исторически сложившаяся специализация (промышлен-
ная, аграрная, торговая и т.д.) создает особый социальный ландшафт и профессиональ-
ную культуру. Экономическое неравенство между регионами может как способствовать 
укреплению регионального самосознания, так и провоцировать миграционные процес-
сы, изменяющие демографическую и культурную структуру территории.

Граничные территории и приграничные зоны представляют особый случай регио-
нальной идентичности. В этих зонах происходит постоянное взаимодействие и взаимов-
лияние разных культурных и административных систем, что приводит к формированию 
трансграничных идентичностей. Жители приграничья часто развивают особые страте-
гии адаптации, сочетая элементы разных культурных систем и вырабатывая специфиче-
ские практики повседневности.

Изучение маркеров региональной идентичности имеет важное значение для по-
нимания политических процессов в современных государствах. В условиях усиле-
ния миграционных потоков региональная идентичность становится либо фактором 
интеграции, либо источником напряженности, следовательно, анализ конкретных 
сочетаний идентификационных маркеров позволяет прогнозировать развитие ре-
гиональных движений и вырабатывать эффективные стратегии территориального 
управления [9, с. 112].



138

Тейфук С. Р.Политология

Анализ взаимосвязи региональной идентичности и политической субъектности тре-
бует комплексного теоретического осмысления. Яркие представители конструктивист-
ского подхода (Б. Андерсон, Э. Геллнер) рассматривает региональную идентичность как 
социальный конструкт, формируемый через символы и нарративы [10, 11]. Этот подход 
объясняет динамику политической мобилизации, но недооценивает объективные фак-
торы.

Структурализм (П. Бурдье) акцентирует роль устойчивых социально-пространствен-
ных структур в формировании региональной идентичности [5]. Постструктуралистские 
концепции (М. Фуко) анализируют региональную идентичность как дискурсивное об-
разование, встроенное в системы власти [12]. Теория культурных детерминизмов (К. 
Гирц) подчеркивает значение культурных кодов в становлении политической субъект-
ности [13].

Сравнительный анализ регионов выявляет различные модели взаимосвязи идентич-
ности и субъектности. Каталония демонстрирует высокий уровень обоих показателей 
благодаря развитой культурной специфике и автономным институтам. В отличие от нее, 
французские регионы при наличии культурных особенностей показывают меньшую по-
литическую активность из-за централизованной системы управления [14].

В России Татарстан с его ярко выраженной этнокультурной идентичностью облада-
ет значительной региональной идентичностью, тогда как столь же промышленно разви-
тая Челябинская область – менее выраженной [15].

Особый интерес представляют приграничные регионы, где идентичность формиру-
ется под перекрестным влиянием нескольких национальных систем. Так, в Центральной 
России конфигурация идентичности представляет собой модель, в основу которой легли 
историческая преемственность (от средневекового Владимиро-Суздальского княжества 
к более поздней московской государственности и далее) и однородностью. На этих тер-
риториях сформировалась относительно целостная идентичность, основанная на рус-
ском языке (на котором говорят 97,7% населения), православии (которое исповедуют 
75–80%) и общих исторических представлениях о государственном строительстве [16]. 
Объединение русских земель вокруг Москвы создало централизованную культурную 
парадигму, в которой региональные различия остаются подчиненными доминирующе-
му национальному нарративу, что резко контрастирует с мозаичной идентичности юга 
России. Так, Донбасс демонстрирует двойственную структуру идентичности, в которой 
сочетаются промышленное наследие СССР с близостью к российской культурной и го-
сударственной традиции. По данным переписи населения, проведенной спустя 5 лет 
после создания республик Донбасса в 2019 г., население Донбасса составляло 6,65 млн 
чел., а на русском языке говорили 74,9% жителей Донецкой Народной Республики [17] 
и 68,8% – Луганской Народной Республики [18].

Крым также представляет собой уникальную исследовательскую площадку для изу-
чения механизмов трансформации региональной идентичности, что находит отражение 
в работах российских исследователей. Так, М.В. Назукина анализирует крымский кейс 
как пример многослойной идентичности, сформированной под влиянием различных 



139

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

исторических эпох. По ее мнению, «крымская идентичность представляет собой слож-
ный палимпсест, где каждый новый исторический период не стирает полностью пре-
дыдущие слои, а создает новые комбинации и интерпретации» [19]. Это особенно ярко 
проявилось в последнее десятилетие, когда геополитические изменения 2014 г. запу-
стили процессы радикальной реконфигурации идентификационных структур. В более 
поздних работах развиваются эти идеи. При анализе современной динамики крымской 
идентичности подчеркивается, что процессы интеграции Крыма в российское право-
вое и культурное пространство сопровождаются сложным взаимодействием различных 
идентификационных компонентов [20].

В Крыму, согласно переписи населения 2020–2021 гг., представлена трехсторон-
няя конфигурация идентичности, включающая русских (72,9%), украинцев (8,2%) и 
крымских татар (более 14%), проявляющих отчетливые исторические нарративы [21]. 
Опросы, проведенные в 2014 г., показали, что около 90% жителей Крыма поддержи-
вают объединение с Россией, что отразило доминирование российской цивилизацион-
ной общности. После возвращения Крыма в состав России начался целенаправленный 
процесс трансформации идентичностей по культурным, образовательным и институ-
циональным каналам. Регион прошел интеграцию в правовую и административную 
системы России, одновременно развивая новые формы гибридной идентичности. В 
результате реформ в сфере образования введена российская национальная учебная про-
грамма, в которую включены краеведческие модули, посвященные Херсонесу Тавриче-
скому и Крымскому ханству.

Донбасс, расположенный на стыке между российской и европейской цивилизация-
ми, воплощает в себе самобытную пограничную идентичность, сформированную века-
ми миграции, индустриализации и геополитических противостояний. С момента воссо-
единения региона с Россией в 2022 г. эта идентичность эволюционировала уже в новых 
административных рамках, сохраняя свой исторически многоуровневый характер. 

Донбасс обладает тремя пограничными характеристиками – культурной проница-
емостью (православные, советские и постиндустриальные символы сосуществуют в 
общественных пространствах), геополитической неопределенностью (Донбасс служил 
и барьером, и мостом, исторической границей между Запорожской Сечью и Донским 
казачьим войском, а позже стал точкой напряженности между Россией и Западом) и 
адаптивностью идентичности (региональная идентичность превалирует над этниче-
ской).

Ускоренная интеграция Донбасса в состав России существенно повлияла на кон-
солидацию региональной идентичности, ориентированной на поддержку Российского 
государства. Этот процесс был усилен институциональными, культурными и социаль-
но-экономическими механизмами, поддерживаемыми государственной политикой, на-
правленной на укрепление российской идентичности на Донбассе (Онопко, Внукова, 
2018). Согласно опросу ВЦИОМ, проведенному в мае 2023 г., 72% респондентов на 
освобожденных территориях ДНР и ЛНР отдали предпочтение российскому граждан-
ству, что доказывает прочную и устойчивую пророссийскую политическую ориентацию  



140

Тейфук С. Р.Политология

населения [22]. Введение российских программ среднего и высшего образования, в 
которых особое внимание уделяется системному историческому мировоззрению, в 
частности, прославлению победы СССР в Великой Отечественной войне, еще больше 
укрепляет коллективную память как маркер региональной идентичности. Более 85% те-
левизионного контента в Донбассе в настоящее время поступает с российских государ-
ственных каналов [23], что способствует созданию единой культурной и идеологической 
основы сообществ вернувшихся в Росиию регионов с государством в целом. Реструк-
туризация экономики, включая обязательный переход на рубль и включение местных 
предприятий в российские цепочки поставок, усилила связи Донбасса с Москвой.

Региональные идентичности Юга России – это пример «вложенных матриц иден-
тичности» – взаимосвязанных, но отличающихся друг от друга слоев принадлежности, 
которые индивиды активируют ситуативно. Житель Севастополя может одновременно 
идентифицировать себя как крымчанин (региональная идентичность), россиянин (наци-
ональная), член сообщества Черноморского флота (профессиональная) и православный 
христианин (религиозная идентичность) без каких-либо противоречий. Это отличается 
от линейной парадигмы идентичности в Центральной России, где региональная, наци-
ональная и религиозная принадлежность, как правило, согласуются и усиливают друг 
друга.

Подход Российского государства к решению этой проблемы указывает на глубокое 
понимание эффективных форм управления идентичностью. Этому способствуют и язы-
ковая политика, поддерживающая сохранение региональных языков наряду с русским 
в качестве основного в отдельных регионах, и проекты сохранения исторического на-
следия, и экономическая интеграция, создающая материальную взаимозависимость, и 
символическая политика, подчеркивающая общие цивилизационные ценности, а не эт-
ническую исключительность.

Такой подход обеспечил Югу России возможность сохранения необходимого для 
поддержания равновесия плюрализма – модель, признающую, что российская идентич-
ность обладает достаточной гибкостью, чтобы учитывать существенные региональные 
различия без ущерба для национальной интеграции.

Заключение
Проведенный анализ демонстрирует сложную взаимосвязь между региональной 

идентичностью и политической субъектностью. Теоретическое осмысление этой про-
блемы через призму различных подходов – конструктивизма, структурализма, пост-
структурализма и теории культурных детерминизмов – позволяет выявить многоаспект-
ность данного феномена. Каждая из теоретических перспектив вносит свой вклад в 
понимание механизмов формирования региональной идентичности и ее трансформации 
в политическую субъектность.

Эмпирические исследования подтверждают, что степень политической субъектно-
сти региона во многом определяется развитостью его идентификационных маркеров – 
культурных, языковых, исторических и символических. Сравнительный анализ различ-
ных регионов мира показывает, что наиболее выраженная политическая субъектность 



141

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

характерна для территорий с устойчивой исторической памятью о государственности, 
развитой культурной спецификой, эффективными институтами самоуправления.

Особое значение приобретает изучение региональной идентичности в условиях со-
временных вызовов – глобализации, миграционных процессов и цифровой трансфор-
мации. Дальнейшие исследования в этом направлении могут быть сосредоточены на 
анализе новых форм региональной идентичности в цифровую эпоху, сравнительном 
изучении моделей управления культурным разнообразием, разработке методик оценки 
уровня политической субъектности регионов.

Мозаика идентичностей Юга России демонстрирует, что сложность региона и на-
циональная сплоченность не обязательно должны быть противоположными. Различные 
конфигурации идентичности Донбасса, Крыма представляют собой вариации в рамках 
российской цивилизации, а не вызовы ее целостности. Продолжающаяся эволюция ре-
гиональной самобытности отражает динамичный процесс согласования местного на-
следия и национальной принадлежности – процесс, который в конечном итоге укре-
пляет Российскую Федерацию, демонстрируя ее способность учитывать многообразные 
проявления самобытности при сохранении социальной сплоченности и целостности 
государства. Эта модель единства в многообразии представляет собой убедительную 
альтернативу гомогенизирующему национализму, иллюстрируя, как сложные историче-
ские регионы могут найти достойное место в современных государственных образова-
ниях благодаря гибкому управлению.

Список литературы

1.	 Рахимов Р. А. Политическая субъектность государства как условие реализации прав 
и свобод личности и борьбы с преступностью / Материалы международной научно-практи-
ческой конференции 16-17 октября 2003 г. Часть I. Уфа : РИО БашГУ, 2003. 280 с. 

2.	 Мелешкина Е. Ю., Кудряшова И. В. После империй: можно ли перековать мечи 
на орала? // Политическая наука. 2022. № 1. С. 14-51. DOI: 10.31249/poln/2022.01.01.

3.	 Туровский Р. Ф. Субнациональная политика: введение к возможной теории // 
Полития. 2014. № 4 (75) С. 86-99. 

4.	 Гидденс Э. Последствия модерна / реф. Н.Л. Поляковой // Современная теорети-
ческая социология: Энтони Гидденс. Реферативный сборник / под ред. Ю.А. Кимелева. 
Серия «Социология». М.: ИНИОН РАН, 1995.

5.	 Бурдье П. Социология политики: пер. с фр. / сост., общ. ред. и предисл. 
Н.А. Шматко. М.: Socio-Logos, 1993.

6.	 Tilly Ch. On the history of European state-making // The Formation of National States 
in Western Europe. Princeton, 1975.

7.	 Erikson E. Insight and Responsibility: Lections on the Ethical Implication of 
Psychoanalytic Insight. N.Y.; London: W.W. Norton & Company, 1964. 256 p.

8.	 Гидденс Э. Устроение общества: Очерк теории структурации. М. : Академиче-
ский Проект, 2003.  528 с.



142

Тейфук С. Р.Политология

9.	 Идентичность: Личность, общество, политика. Новые контуры исследователь-
ского поля / отв. ред. И.С. Семененко. М.: Изд-во «Весь мир», 2023. 512 с.

10.	 Андерсон Б. Воображаемые сообщества. Размышления об истоках и распро-
странении национализма. М., 2001.

11.	 Геллнер Э. Нации и национализм. М.: Прогресс, 1991.
12.	 Фуко М. Управление собой и другими. Курс лекций, прочитанных в Коллеж де 

Франс в 1982–1983 учебном году. СПб.: Наука, 2011. С. 296.
13.	 Geertz C. Available Light: Anthropological Reflections on Philosophical Topics. 

Princeton: Princeton University Press, 2000. 271 p.
14.	 Baròmetre d’Opinió Política. 3a onada 2020. Dossier de Premsa. Barcelona, 2020. P. 57.
15.	 Сагитова Л.В. Политика идентичности Татарстана в контексте становления 

федеративных отношений в современной России [электронный ресурс] // Российский 
социально-гуманитарный журнал. 2018. № 4. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/
politika-identichnosti-tatarstana-v-kontekste-stanovleniya-federativnyh-otnosheniy-v-
sovremennoy-rossii (дата обращения: 05.06.2025).

16.	 Перепись-2019: Большинство жителей Донецка русские. URL: https://anna-news.
info/perepis-2019-bolshinstvo-zhitelej-donetska-russkie/ (дата обращения: 05.06.2025).

17.	 Климова М. Самоопределение русского народа – поиски национальной иден-
тичности [электронный ресурс] // Институт развития социально-экономических про-
ектов и инициатив. 2020. 28 фев. URL: https://irsepi.ru/samoopredelenie-russkogo-naroda/ 
(дата обращения: 05.06.2025).

18.	 Черкашин К.В., Теркулов В.И., Тамерьян Т.Ю. Этническая самоидентификация 
жителей Донбасса [электронный ресурс] // Политическая лингвистика. 2023. № 1 (97). 
URL: https://cyberleninka.ru/article/n/etnicheskaya-samoidentifikatsiya-zhiteley-donbassa 
(дата обращения: 05.06.2025).

19.	 Как изменился национальный состав Крыма с 2014 по 2021 год. URL:  https://
crimea.ria.ru/20230211/kak-izmenilsya-natsionalnyy-sostav-kryma-s-2014-po-2021-
god-1126923382.html

20.	 Назукина М.В. Региональная идентичность // Идентичность: Личность, обще-
ство, политика. Энциклопедическое издание / отв. ред. И.С. Семененко. ИМЭМО РАН. 
М.: Изд-во «Весь мир», 2017. С. 507-512.

21.	 Идентичность: Личность, общество, политика. Новые контуры исследователь-
ского поля / отв. ред. И.С. Семененко. М.: Изд-во «Весь мир», 2023. 512 с.

22.	 ВЦИОМ: воссоединение республик Донбасса с Россией поддерживают 74% 
опрошенных // Информационное агентство ТАСС: официальный сайт. – Москва, 2023. – 
URL: https://tass.ru/obschestvo/23588365

23.	 В Донбассе и Новороссии покрытие ТВ и радио достигает уже от 94 до 98% // 
Информационное агентство ТАСС: официальный сайт. – Москва, 2023. – URL: https://
tass.ru/obschestvo/24084123



143

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Сведения об авторе
Тейфук Севиль Рефатович – аспирант кафедры государственной политики и пу-

бличного управления Кубанского государственного университета.
E-mail: teyfuksevil@yandex.ru

Teifuk S. R.

REGIONAL IDENTITY AS A FACTOR OF POLITICAL SUBJECTIVITY: THEO-
RETICAL AND METHODOLOGICAL APPROACHES

Abstract:  The article examines regional identity as a key factor shaping political subjec-
tivity, and explores theoretical and methodological approaches to its study. Analyzing the re-
lationship between territorial affiliation, cultural narratives and political activism, the author 
proves how regional identity affects the collective actions of the population and the forms and 
structure of governance in society. A critical assessment of the existing theoretical and meth-
odological approaches to the study of regional identity as a factor of political subjectivity is 
given. A systematic methodological approach is proposed to explore the relationship between 
identity formation and political activism. We show how regional identity is transformed into 
political demands. Special attention is paid to modern challenges: globalization, digitaliza-
tion and migration, which complicate identification processes. Empirical data (in particular, 
VTSIOM surveys and analysis of the media space in Donbass) They confirm that a stable 
regional identity strengthens political subjectivity. The southern regions of Russia, including 
the territories that have been reintegrated in recent years, are characterized by a special 
socio-cultural complexity that significantly distinguishes them from the relatively homogene-
ous identity matrix of Central Russia. The study examines the multifaceted nature of regional 
identity in Donbas, Novorossiya and Crimea. Using political analysis, it is shown how the 
complex mosaic of identity in southern Russia reflects centuries-old intercultural interaction, 
geopolitical transformations, and modern state-building processes.

Keywords: regional identity, political subjectivity, territorial affiliation, cultural narra-
tives, political power, identity policy.

References
1.	 Rahimov R. A. Politicheskaya subektnost gosudarstva kak uslovie realizacii 

prav i svobod lichnosti i borby s prestupnostyu / Materialy mezhdunarodnoj nauch-
no-prakticheskoj konferencii 16-17 oktyabrya 2003 g. Chast I. Ufa : RIO BashGU, 
2003. 280 s. 

2.	 Meleshkina E. Yu., Kudryashova I. V. Posle imperij: mozhno li pereko-
vat mechi na orala? // Politicheskaya nauka. 2022. № 1. S. 14-51. DOI: 10.31249/
poln/2022.01.01.

3.	 Turovskij R. F. Subnacionalnaya politika: vvedenie k vozmozhnoj teorii // Politiya. 
2014. № 4 (75) S. 86-99. 



144

Тейфук С. Р.Политология

4.	 Giddens E. Posledstviya moderna / ref. N.L. Polyakovoj // Sovremennaya teoretich-
eskaya sociologiya: Entoni Giddens. Referativnyj sbornik / pod red. Yu.A. Kimeleva. Seriya 
«Sociologiya». M.: INION RAN, 1995.

5.	 Burde P. Sociologiya politiki: per. s fr. / sost., obsh. red. i predisl. N.A. Shmatko. M.: 
Socio-Logos, 1993.

6.	 Tilly Ch. On the history of European state-making // The Formation of National States 
in Western Europe. Princeton, 1975.

7.	 Erikson E. Insight and Responsibility: Lections on the Ethical Implication of Psycho-
analytic Insight. N.Y.; London: W.W. Norton & Company, 1964. 256 p.

8.	 Giddens E. Ustroenie obshestva: Ocherk teorii strukturacii. M. : Akademicheskij 
Proekt,2003.  528 s.

9.	 Identichnost: Lichnost, obshestvo, politika. Novye kontury issledovatelskogo polya / 
otv. re. I.S. Semenenko. M.: Izd-vo «Ves mir», 2023. 512 s.

10.	 Anderson B. Voobrazhaemye soobshestva. Razmyshleniya ob istokah i rasprostrane-
nii nacionalizma. M., 2001.

11.	 Gellner E. Nacii i nacionalizm. M.: Progress, 1991.
12.	 Fuko M. Upravlenie soboj i drugimi. Kurs lekcij, prochitannyh v Kollezh de Frans v 

1982–1983 uchebnom godu. SPb.: Nauka, 2011. S. 296.
13.	 Geertz C. Available Light: Anthropological Reflections on Philosophical Topics. 

Princeton: Princeton University Press, 2000. 271 p.
14.	 Barometre d’Opinio Politica. 3a onada 2020. Dossier de Premsa. Barcelona, 2020. P. 

57.
15.	 Sagitova L.V. Politika identichnosti Tatarstana v kontekste stanovleniya federativnyh 

otnosheij v sovremennoj Rossii [elektronnyj resurs] // Rossijskij socialno-gumanitarnyj zhur-
nal. 2018. № 4. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/politika-identichnosti-tatarstana-v-kon-
tekste-stanovleniya-federativnyh-otnosheniy-v-sovremennoy-rossii (accessed 5 June 2025)..

16.	 Perepis-2019: Bolshinstvo zhitelej Donecka russkie. URL: https://anna-news.info/
perepis-2019-bolshinstvo-zhitelej-donetska-russkie/ (accessed 5 June 2025).

17.	 Klimova M. Samoopredelenie russkogo naroda – poiski nacionalnoj identichnosti [el-
ektronnyj resurs] // Institut razvitiya socialno-ekonomicheskih proektov i iniciativ. 2020. 28 
fev. URL: https://irsepi.ru/samoopredelenie-russkogo-naroda/ (accessed 5 June 2025).

18.	 Cherkashin K.V., Terkulov V.I., Tameryan T.Yu. Etnicheskaya samoidentifikaciya 
zhitelej Donbassa [elektronnyj resurs] // Politicheskaya lingvistika. 2023. № 1 (97). URL: 
https://cyberleninka.ru/article/n/etnicheskaya-samoidentifikatsiya-zhiteley-donbassa (ac-
cessed 5 June 2025).

19.	 Kak izmenilsya nacionalnyj sostav Kryma s 2014 po 2021 god. URL:  https://crimea.ria.
ru/20230211/kak-izmenilsya-natsionalnyy-sostav-kryma-s-2014-po-2021-god-1126923382.
html

20.	 Nazukina M.V. Regionalnaya identichnost // Identichnost: Lichnost, obshestvo, poli-
tika. Enciklopedicheskoe izdanie / otv. red. I.S. Semenenko. IMEMO RAN. M.: Izd-vo «Ves 
mir», 2017. S. 507-512.



145

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

21.	 Identichnost: Lichnost, obshestvo, politika. Novye kontury issledovatelskogo polya / 
otv. red. I.S. Semenenko. M.: Izd-vo «Ves mir», 2023. 512 s.

22.	 VCIOM: vossoedinenie respublik Donbassa s Rossiej podderzhivayut 74% oproshen-
nyh // Informacionnoe agentstvo TASS: oficialnyj sajt. – Moskva, 2023. – URL: https://tass.
ru/obschestvo/23588365

23.	 V Donbasse i Novorossii pokrytie TV i radio dostigaet uzhe ot 94 do 98% // Infor-
macionnoe agentstvo TASS: oficialnyj sajt. – Moskva, 2023. – URL: https://tass.ru/obschest-
vo/24084123

Teifuk Sevil Refatovich – Postgraduate student of the Department of Public Policy and 
Public Administration, Krasnodar, Kuban State University.

E-mail: teyfuksevil@yandex.ru



146

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

УДК 327 + 327.8
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-4-146-159

ВОЗДЕЙСТВИЕ ФИНАНСОВО-ПРОМЫШЛЕННЫХ ГРУПП  
НА ВНЕШНЕПОЛИТИЧЕСКИЙ МЕХАНИЗМ УКРАИНЫ 

В 2014–2025 ГОДАХ

Иванков К. В.

Аннотация: В статье исследуются формы, методы и результаты воздействия 
финансово-промышленных групп на механизм формирования и реализации внешней по-
литики Украины в 2014–2025 годах. Проанализирована сущность и особенности фи-
нансово-промышленных групп страны. Изучена структура и функции внешнеполити-
ческого механизма Украины. С помощью биографического метода исследованы органы 
государственной власти, составляющие внешнеполитический механизм страны с це-
лью идентификации персональных политических субъектов, аффилированных с ФПГ. 
Выявлены методы и результаты воздействия финансово-промышленных групп на 
внешнеполитический механизм страны. Отмечается, что ключевыми методами воз-
действия ФПГ на внешнеполитический механизм является участие в работе Верховной 
Рады Украины политических сил, подконтрольных ФПГ и являющихся их фактически-
ми «политическими надстройками», а также лоббирование интересов групп на уровне 
президентской власти, либо занятие должности президента Украины руководителя-
ми ФПГ. Подчеркивается, что в исследуемый период ФПГ страны сохраняли средства 
воздействия как на политическую систему Украины в целом, так и на внешнеполити-
ческий механизм. Вместе с тем отмечается, что в период Минского переговорного 
процесса (2014–2022 годы) ФПГ обладали большей степенью воздействия на внешнюю 
политику страны; некоторые из политических сил, реализовывавших умеренный по-
литический курс и отстаивавших идею нормализации российско-украинских отноше-
ний могли выступать в качестве потенциальных каналов проекции интересов России 
в украинской внутренней и внешней политике. Однако после 2022 года в политической 
и социальной системе страны произошли изменения, которые снизили возможности 
ФПГ по воздействию на внешнеполитический механизм, а также привели к вытесне-
нию из политической системы персональных и институциональных субъектов, способ-
ных проецировать российские интересы. Это обстоятельство нивелирует значимость 
ФПГ как потенциальных каналов воздействия России на политику Украины.

Ключевые слова: внешняя политика Украины, финансово-промышленные группы, 
внешнеполитический механизм, суверенитет.

Введение
Распад СССР и окончание холодной войны положили начало значительным измене-

ниям в международных отношениях. Ряд положений Ялтинско-Потсдамской системы 



147

Иванков К. В.Политология

международных отношений были пересмотрены. Биполярная конструкция мироустрой-
ства перестала существовать. Начался «однополярный мир», который характеризовался 
временным лидерством и превосходством США в основных факторах силы и попыт-
ками американской стороны перестроить международную систему в своих интере-
сах  [1]. Вместе с тем, это привело к возникновению многочисленных противоречий 
между ведущими международно-политическими субъектами, которые лишь нарастали 
и обострялись на протяжении последующих десятилетий. Ряд противоречий возник и 
в российско-американских отношениях, а также в части взглядов российской стороны 
на перспективы складывающегося миропорядка и развития политики международной 
безопасности [2].

Проект однополярного мира не состоялся, и система международных отношений 
вступила в период трансформации, который сопровождается обострением межго-
сударственных отношений, конфликтами и войнами. Интересы государств Запада и 
России особо остро столкнулись вокруг Украины – территории жизненных интересов 
Российской Федерации. Попытки США и их союзников включить республику в свою 
сферу влияния, осуществить размещение на ее территории вооружений и инфраструк-
туры Организации Североатлантического договора, а также трансформировать ее в 
инструмент ведения непрямой войны обусловили решительные ответные действия  
России  [3; 4]. Вместе с тем, меры, осуществляемые российской стороной по защите 
интересов на украинском направлении, были использованы противниками России в ка-
честве предлога для обострения антироссийской политики и развязывания гибридной 
войны нового типа [5].

В контексте продолжения Специальной военной операции в современных условиях, 
необходимости устранения первопричин конфликта, а также долгосрочного обеспече-
ния безопасности России и реализации ее национальных интересов, приобретают акту-
альность исследования императивов внешней политики Украины, ее ключевых субъек-
тов и особенностей. Результаты таких исследований позволяют выявить движущие силы 
формирования внешнеполитического курса этой республики и определить способы, ко-
торые обеспечат России возможность влиять на данный процесс. Одним из участников 
внешнеполитического процесса Украины являются финансово-промышленные группы 
(ФПГ), выступающие в качестве субъектов предпринимательства, а также оказывающие 
значительное воздействие на государственную политику.

Объект и методы исследования
Целью работы является выявление степени и методов воздействия финансово-про-

мышленных групп на внешнеполитический механизм Украины в период с 2014 по 2025 
годы. Объектом исследования выступает внешняя политика Украины; предметом – уча-
стие финансово-промышленных групп в формировании и реализации внешней полити-
ки страны.

Методологической основой исследования являются положения парадигм политиче-
ского реализма и неореализма, что позволило использовать объективные категории на-
циональных интересов и национальной безопасности в рамках исследования механиз-



148

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

ма формирования и реализации внешней политики Украины [6; 7]. Кроме того, в ходе 
работы применялся неоинституциональный подход, позволивший исследовать ФПГ в 
качестве внеконституционного элемента внешнеполитического механизма [8, с. 115; 9]. 
Также применялись биографический метод, с помощью которого был исследован пер-
сональный состав государственных органов, составляющих внешнеполитический меха-
низм Украины; метод анализа документов, позволивший проанализировать ход внеш-
неполитического процесса страны сквозь призму внешнеполитической деятельности 
Верховной Рады Украины (ВРУ) – высшего законодательного и представительного ор-
гана республики. В его деятельности ФПГ принимали непосредственное участие путем 
получения контроля над политическими партиями, отдельными народными депутата-
ми, а также воздействуя на работу депутатских групп и парламентских фракций, осу-
ществляющих непосредственную законотворческую деятельность.

Хронологические рамки исследования охватывают период с февраля 2014 года (со-
вершения государственного переворота и начала резкого изменения внешнеполитиче-
ского курса Украины в направлении евроатлантической интеграции) по 2025 год.

Результаты исследования
Реализация интересов и стратегических приоритетов России на украинском направ-

лении требует скоординированных общегосударственных усилий, а также выверенных 
и эффективных внешнеполитических решений. В этом отношении становится важным 
понимание уязвимостей объектов приложения внешнеполитических усилий и методов, 
которые будут эффективны в контексте проекции интересов России. Одним из участни-
ков внешнеполитического процесса Украины, который подвергался системному влия-
нию со стороны акторов внешнего воздействия, выступают ФПГ этой республики.

ФПГ Украины представляют собой субъекты предпринимательской деятельности, 
«совокупность юридических лиц, действующих как основное и дочерние сообщества, 
полностью или частично объединившие свои материальные и нематериальные акти-
вы на основании договора о создании финансово-промышленной группы» [10, с. 14]. 
В рамках своей деятельности они заинтересованы в лоббировании интересов в сфере 
государственной политики. Вместе с тем, в контексте особенностей социально-эконо-
мических и политических преобразований после разрушения СССР, украинские ФПГ 
приобрели характеристики политико-экономических групп – субъектов, характеризу-
ющихся объединением политических, экономических и административных ресурсов; 
синтезом политики и крупного бизнеса [11, с. 6–8; 12, с. 74]. Указанные группы сфор-
мировались во второй половине–конце 1990-х годов, в период исполнения Л.Д. Кучмой 
полномочий Президента Украины (1994–2005 гг.)

Специфика общественно-экономических отношений и взаимодействия политиче-
ских институтов на Украине привела к построению в республике в последующие годы 
корпоративного капитализма [13]. В его рамках ФПГ республики выступают как слож-
ные конгломераты, которые включают в себя: головную компанию и дочерние пред-
приятия; банковскую структуру, эксклюзивно контролирующую финансовый капитал 
группы; подконтрольные субъекты политики, лоббирующие интересы группы в органах 



149

Иванков К. В.Политология

государственной власти и местного самоуправления: политические партии, депутат-
ские группы, парламентские фракции в составе ВРУ, министры, депутаты в областных 
и местных советах; контролируемые группой средства массовой информации и новые 
медиа; институты и организации, выступающие средством создания и улучшения пу-
бличного образа группы.

ФПГ Украины, интегрируясь в политическую систему государства, выстроили ме-
ханизм тотальной политической коррупции («state capture»), что позволило олигархиче-
ским группам влиять на принятие управленческих решений, разрушать политические 
институты [14, с. 46]. В результате функционирование этих институтов в значительной 
степени было направлено на реализацию рентоориентированных интересов ФПГ [15]. 
Это привело к снижению эффективности политической деятельности в целом, непо-
следовательности принимаемых и реализуемых решений, противодействию друг другу 
государственных институтов, саморазрушению органов государственной власти [16, с. 
69–71; 17]. Сложившееся положение отразилось и на внешнеполитическом курсе респу-
блики.

С целью определения методов воздействия на внешнюю политику Украины в 
рамках исследования проанализирована структура внешнеполитического механизма 
страны. Он является важной составляющей внешнеполитического процесса и пред-
ставляет собой «совокупность государственных органов и ведомств, разрабатываю-
щих, принимающих и осуществляющих внешнюю политику в целом и в отдельных ее  
аспектах»[18, с. 13–14]. Органами государственной власти, осуществляющими внеш-
неполитическую деятельность в соответствии с законодательством Украины, являются: 
Президент Украины, Верховная Рада Украины, Кабинет Министров Украины. Вместе с 
тем, в рамках исследования воздействия ФПГ на внешнеполитический механизм Укра-
ины изучались не только перечисленные конституционные элементы внешнеполити-
ческого механизма, но и его внеконституционные элементы: «неправительственные 
организации, общественное мнение, академические круги и экспертное сообщество, 
средства массовой информации, регионы и экономические лоббистские группы» [19].

Одной из ключевых особенностей ФПГ как участников внешнеполитического про-
цесса является скрытность осуществляемых действий, использование неформальных 
методов влияния на лиц, принимающих решения, а также противозаконных средств 
воздействия на политические институты. Они также не обладают полномочиями по 
осуществлению политической деятельности, что вынуждает их использовать парла-
ментский и правительственный лоббизм в рамках реализации интересов в сфере поли-
тического. 

Парламентский лоббизм предполагает воздействие финансово-промышленных 
групп на депутатов ВРУ с целью принятия благоприятных управленческих решений; 
либо членство представителей ФПГ в политических партиях и их работу в составе пар-
ламента. Каналами лоббирования интересов ФПГ в Верховной Раде Украины выступают 
парламентские фракции и комитеты. Наиболее важными с точки зрения отстаивания ин-
тересов ФПГ являются бюджетный комитет, а также комитеты по вопросам банковской 



150

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

деятельности и экономической политики. В качестве примера парламентского лоббизма 
следует рассмотреть  принятие в 2000 г. Закона Украины «Об особенностях приватизации 
пакета акций, которые принадлежат государству в уставном фонде открытого акционер-
ного общества “Мариупольский металлургический комбинат имени Ильича”», который 
лоббировался в интересах Ю. Бойко [20, с. 108]. Преимущество парламентского лоббизма 
для ФПГ заключается в том, что он позволяет воздействовать на принятие нормативных 
документов, с помощью которых вырабатываются общие нормы экономической и полити-
ческой деятельности. В этом отношении финансово-промышленные группы стремились 
создать либо подчинить себе политические партии, которые в дальнейшем будут играть 
роль «политических надстроек» ФПГ. Примерами таких политических сил могут высту-
пить партии: СДПУ (о), Партия регионов, «Трудовая Украина». Наиболее влиятельными 
ФПГ в части парламентского лоббизма выступали именно группы из промышленно-раз-
витых регионов: так называемые «Донецкая», «Днепропетровская» и «Киевская».

Правительственный лоббизм, в свою очередь, предполагает делегирование финан-
сово-промышленной группой своего представителя в структуры исполнительной вла-
сти, например, на должность министра, замминистра, главы профильного комитета, 
руководителя аппарата центральных органов исполнительной власти, заместителя гла-
вы Администрации Президента Украины и так далее. Следовательно, на общегосудар-
ственном уровне интересы ФПГ могут представлять премьер-министр Украины, мини-
стры Кабинета Министров Украины, члены СНБО. Преимущество правительственного 
лоббизма состоит в возможности быстрого оказания влияния на принятие конкретных 
тактических управленческих решений. Кроме того, это влияние можно осуществлять 
без общественной огласки.

Для определения институтов внешнеполитического механизма, посредством кото-
рых ФПГ оказывают системное воздействие на внешнюю политику страны, с помощью 
биографического метода было осуществлено исследование кадрового состава органов 
госвласти Украины, составляющих внешнеполитический механизм. Были проанализи-
рованы биографические данные о президентах, премьер-министрах, министрах ино-
странных дел Украины, председателях ВРУ, руководстве депутатских групп и парла-
ментских фракций в Верховной Раде Украины I–IX созывов. Это позволило установить, 
что ключевыми органами внешнеполитического механизма, на которые оказывалось 
системное воздействие со стороны ФПГ являются президент и парламент Украины.

Период после государственного переворота, свершившегося в ночь на 22 февраля 
2014 г., характеризуется резким изменением внешнеполитического курса республики в 
сторону евроатлантической интеграции, что представляло собой значительный внеш-
неполитический вызов для России. В 2014 г. состоялось подписание и ратификация Со-
глашения об ассоциации между Украиной и ЕС. В дальнейшем внешнеполитический 
курс характеризовался дистанцированием от России, ухудшением российско-украин-
ских отношений, поэтапным расторжением заключенных ранее договоров и соглаше-
ний. В феврале 2019 г. в Конституцию Украины были внесены изменения, которые за-
крепили стратегический курс на евроатлантическую интеграцию и включение страны 



151

Иванков К. В.Политология

в состав ЕС и НАТО [21]. Следует отметить, что в 2019 г., по итогам президентских и 
парламентских выборов, российской стороной была осуществлена попытка нормали-
зации отношений между государствами. Тем не менее, вновь избранное политическое 
руководство Украины продолжило антироссийский курс предыдущей администрации. 
В 2021 г. указом президента Украины была инициирована «Международная Крымская 
платформа», в рамках которой были выдвинуты территориальные претензии к России, а 
также осуществлялась координация усилий государств, поддерживавших киевский ре-
жим [22; 23]. Руководство страны направило внешнеполитические усилия на создание 
условий для вступления Украины в Североатлантический альянс, что явилось значи-
тельным вызовом для безопасности России.

Вместе с тем, государствами Запада в период Минского переговорного процесса 
(2014–2022 гг.) осуществлялась системная и последовательная работа по распростране-
нию своей военной инфраструктуры на территорию страны, понижению суверенитета 
и субъектности Украины, что трансформировало ее в инструмент противодействия Рос-
сии. Данные обстоятельства явились одними из ключевых предпосылок, обусловивших 
начало Специальной военной операции.

Финансово-промышленные группы в 2014–2022 гг. оказывали существенное воз-
действие на внешнеполитический механизм Украины. Так, в период с июня 2014 г. по 
май 2019 г. должность президента занимал П.А. Порошенко1, являвшийся конечным 
бенефициаром АО «Закрытый недиверсифицированный корпоративный инвестицион-
ный фонд Прайм Эссетс Кэпитал», в структуру которого входили предприятия, ранее 
составлявшие «Украинский промышленно-инвестиционный концерн» («Укрпромин-
вест») – одну из крупных ФПГ республики [24; 25]. В апреле 2019 г. на эту должность 
был избран В.А. Зеленский, не имевший ранее опыта политической деятельности (в 
2011–2012 гг. – генеральный продюсер в частном АО «Телеканал “Интер”», контролиро-
вавшимся крупными украинскими бизнесменами В.И. Хорошковским, Д.В. Фирташем, 
С. В. Левочкиным; в 2003–2011 и 2013–2019 годах – сооснователь и художественный 
руководитель в ООО «Студия “Квартал 95”». 

Большинство политических сил, представленных в Верховной Раде в рассматрива-
емый период, действовали в интересах крупного бизнеса [26; 27]. Вместе с тем, ФПГ 
реализовывали собственные проекты, влияющие на функционирование внешнеполитиче-
ского механизма страны. Так, в сентябре 2018 г. в конференции «Ялтинская европейская 
стратегия», организованной В.М. Пинчуком, принял участие спецпредставитель Госдепа 
США по вопросам Украины К. Волкер. Им был сделан ряд заявлений о ходе Минского 
переговорного процесса и перспективах разрешения конфликта на юго-востоке Украины, 
в рамках которых ответственность за невозможность урегулирования конфликта возлага-
лась исключительно на российскую сторону [28, с. 61]. Подобные международные иници-
ативы, поддерживаемые крупным бизнесом Украины, также являлись фактором, воздей-
ствующим на функционирование внешнеполитического механизма страны.

1 Признан членом объединения, в отношении которого имеются сведения о причастности к экстремистской 
деятельности или терроризму.



152

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Деятельность представителей украинских ФПГ в политической системе Украины 
в период Минских переговоров стала фактором, который был использован акторами 
внешнего воздействия, в частности, США и их союзниками. Работа указанных внешних 
субъектов была направлена на продление конфликта, накопление ресурсов украинской 
стороны и ее подготовку к новой фазе силового противостояния. Вместе с тем Украина, 
находившаяся в тяжелом экономическом положении, нуждалась в постоянной внешней 
финансовой поддержке, что обусловливало ее зависимость от зарубежных спонсоров. 
Позиция международных организаций стала фактором изменения внутренней и внеш-
ней политики республики. Так, в 2020 г. под влиянием МВФ политическое руководство 
страны было вынуждено рассмотреть проекты законов «О внесении изменений в не-
которые законодательные акты Украины об условиях обращения земель сельскохозяй-
ственного назначения» и «О банковской деятельности» [29; 30]. Принятие указанных 
документов, по условиям представителей МВФ, было необходимо в контексте предо-
ставления украинской стороне новой программы кредитования, без которой были бы 
невозможны выплаты по государственному внешнему долгу. В результате украинское 
государство утрачивало суверенитет.

Положение ФПГ как субъектов, участвующих в работе внешнеполитического меха-
низма, значительно изменилось с началом СВО – во внешней политике Украины усилил-
ся антироссийский курс. На территории страны бы выстроен режим террористической 
диктатуры, осуществляемой силовыми структурами, спецслужбами и вооруженными 
силами. Идеологической основой киевского режима стали украинский национализм и 
русофобия. Воздействие украинских ФПГ на внешнеполитический процесс после 2022 
г. оказалось во многом нивелировано. Сохранился механизм внешнего управления по-
литическими процессами в стране. Деятельность ряда ведущих украинских бизнесме-
нов была пресечена по политическим мотивам. Так, украинский бизнесмен и бывший 
лидер политической партии «Оппозиционная платформа – За жизнь» В.В. Медведчук, 
был арестован по обвинению в государственной измене. Многие представители финан-
сово-промышленных групп Украины в период СВО потеряли контроль над своими ак-
тивами в промышленности и медиа-системе страны. При этом значимую роль в приня-
тии ключевых решений в области внешней политики стали принимать акторы внешнего 
воздействия.

Выводы
Финансово-промышленные группы являются значимым участником политических 

процессов на Украине. На протяжении Минского переговорного процесса они сохраняли 
свое влияние в политике, экономике, медиа-системе, а также непосредственно участво-
вали в работе внешнеполитического механизма страны. Это влияние осуществлялось с 
помощью парламентского и правительственного лоббизма, а также непосредственного 
участия персоналий, аффилированных с ФПГ, в работе органов государственной власти.

Однако в период СВО в политической и социальной системе Украины произошли 
значительные изменения. В стране были ликвидированы общественно-политические 
институты, позволявшие осуществлять легальную деятельность политическим силам, 



153

Иванков К. В.Политология

ориентированным на взаимодействие с Российской Федерацией; также были упраздне-
ны некоторые формы политического участия граждан. Кроме того, вопреки положениям 
конституции и законов Украины, в установленные сроки не состоялись избирательные 
кампании по выборам президента страны и нового состава ВРУ, что привело к утрате 
легальности данных политических институтов. Российская сторона также стала рассма-
тривать их в качестве нелегитимных. Это обстоятельство привело к утрате механизмов 
политико-дипломатического урегулирования конфликта и невозможности реализации 
целей СВО в рамках переговорного процесса. 

Деятельность политических сил, ранее выступавших за налаживание российско-у-
краинских отношений, придерживавшихся умеренного политического курса, после 
2022 г. была прекращена. Персональные политические субъекты, в том числе аффили-
рованные с ФПГ страны, не поддержавшие курс киевского режима, утратили возмож-
ность осуществлять свою деятельность. Вместе с тем, ФПГ в значительной степени 
утратили один из инструментов влияния на политику страны и подконтрольные СМИ, 
что также является следствием масштабной идеологической обработки населения со 
стороны киевского режима.

В заключение необходимо подчеркнуть, что в период Минского переговорного про-
цесса ФПГ и связанные с ними политические силы теоретически могли бы выступать 
в качестве инструментов проекции российских интересов на украинском направлении. 
Однако в период после 2022 г. в результате объективных изменений в политической и со-
циальной системе страны ФПГ утратили значимость в качестве инструмента проекции 
интересов России в украинской политике, а также потеряли возможности воздействия 
на внешнеполитический механизм республики. Данные обстоятельства обусловливают 
необходимость поиска новых инструментов непрямого воздействия на внешнеполити-
ческий механизм Украины в контексте реализации национальных интересов Российской 
Федерации и обеспечения национальной безопасности в долгосрочной перспективе.

Список литературы

1.	 Krauthammer C. The Unipolar Moment // Foreign Affairs. Vol. 70. No. 1, America 
and the World. 1990/91 (1990–1991). pp. 23–33.

2.	 Выступление и дискуссия на Мюнхенской конференции по вопросам политики 
безопасности // Сайт Президента России. 10.02.2007. URL: http://www.kremlin.ru/events/
president/transcripts/copy/24034 (дата обращения: 06.11.2025).

3.	 Military assistance to Ukraine 2014–2021 // Commons Library Research Briefing. 
04.03.2022. URL: https://researchbriefings.files.parliament.uk/documents/SN07135/
SN07135.pdf (дата обращения: 06.11.2025).

4.	 Mevlutoglu A. Ukraine’s Military Transformation between 2014 and 2022 // Politics 
today. 07.04.2022. URL: https://politicstoday.org/ukraine-military-transformation/ (дата об-
ращения: 06.11.2025).

5.	 Концепция внешней политики Российской Федерации (утверждена Президен-



154

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

том Российской Федерации В. В. Путиным 31 марта 2023 г.) // Министерство иностран-
ных дел Российской Федерации. 31.03.2023. URL: https://www.mid.ru/ru/detail-material-
page/1860586/ (дата обращения: 06.11.2025).

6.	 Цыганков П. А. Теория международных отношений. Учеб. пособие. М.: Гарда-
рики, 2003.

7.	 Современные теории международных отношений: Учебник / Под ред. В. Н. Ко-
нышева, А. А. Сергунина. М.: Проспект, 2013.

8.	 Современная политическая наука: Методология: Научное издание / Отв. ред. 
О. В. Гаман-Голутвина, А. И. Никитин. – 2-е изд., испр. и доп. М.: Издательство «Аспект 
Пресс», 2019.

9.	 March J.  G., Olsen J.  P. The New Institutionalism: Organizational Factors in 
Political Life // The American Political Science Review. Sep., 1984. vol. 78. № 3. pp. 
734–749.

10.	 Муртузалиева С. Ю. Организационно-правовые формы международного пред-
принимательства: учеб. Пособие. М.: ФГБОУ ВПО «РЭУ им. Г.В.Плеханова», 2012.

11.	 Лісничук О. В., Сушко О. В. Чи є політико-економічні групи перешкодою для 
політичного розвитку України? – Київ: Фонд ім. Фрідріха Еберта, Регіональне представ-
ництво в Україні, Білорусі та Молдові, 2005.

12.	 Рейтерович І.  В. Політичний вимір діяльності ФПГ у державах перехідного 
типу // Політичний менеджмент. 2005. № 1. С. 70–77.

13.	 Выдрин Д. И. «Перемены, мой друг, перемены...» // Зеркало недели. 19.03.2004. 
URL: https://zn.ua/internal/peremeny,_moy_drug,_peremeny.html (дата обращения: 
06.11.2025).

14.	 Sitorus L.  E. State Capture: is it a Crime? How the World Perceived it? // 
INDONESIA Law Review. August, 2011. pp. 45–68. URL: https://www.researchgate.net/
publication/280843044_State_Capture_Is_It_a_Crime_How_the_World_Perceived_It (дата 
обращения: 06.11.2025).

15.	 Иванков К. В. Рентоориентированное поведение в деятельности политико-эко-
номических групп Украины // Ученые записки Крымского федерального университета 
имени В. И. Вернадского. Философия. Политология. Культурология. 2022. Том 8 (74). № 
1. С. 109–129.

16.	 Геополітичні орієнтації населення і безпека України. За даними соціологів / упо-
рядник   М. О. Шульга. – К.: ТОВ «Друкарня “Бізнесполіграф”», 2009.

17.	 Чигрин В. А., Гугнин Э. А. Особенности формирования украинской поли-
тики и их влияние на интеграционные процессы на постсоветском пространстве: 
тезисы доклада // Международная конференция журнала «Международная жизнь» 
«Особенности современных интеграционных процессов на постсоветском про-
странстве. Крым – новая реальность». 15–19 октября 2014 года. Ялта, 2014. С. 
61–63.

18.	 Косолапов Н. А. Становление субъекта российской внешней политики // Pro et 
Contra. Зима–весна 2001. Т. 6. № 1–2. С. 7–30.



155

Иванков К. В.Политология

19.	 Стрельцов Д.  В., Колдунова Е.  В. Внешнеполитический процесс на Востоке:  
некоторые  подходы  к  методологии  исследования // Вестник МГИМО-Университета. 
2010. № 1 (10). С. 145–152.

20.	 Телешун С.  О. Політико-економічні інтереси «груп впливу» та «лобізм по-у-
країнські» (окремі аспекти) // Право України: юридичний журнал. 2008. № 3. С. 105–110.

21.	 Закон України від 7 лютого 2019 р. № 2680–VIII «Про внесення змін до Консти-
туції України (щодо стратегічного курсу держави на набуття повноправного членства 
України в Європейському Союзі та в Організації Північноатлантичного договору)» // 
Відомості Верховної Ради України. 2019. № 9. с. 5. ст. 50.

22.	 Указ Президента України №78/2021 «Про окремі заходи, спрямовані на деоку-
пацію та реінтеграцію тимчасово окупованої території Автономної Республіки Крим та 
міста Севастополя» // Президент України. 26.02.2021. URL: https://www.president.gov.ua/
documents/782021-36853 (дата обращения: 06.11.2025).

23.	 Жильцов С. С. Звездно-полосатый курс украинского президента // Независимая 
газета. 03.10.2021. URL: https://www.ng.ru/dipkurer/2021-10-03/11_8267_zelensky.html 
(дата обращения: 06.11.2025).

24.	 Закритий Недиверсифікований Корпоративний Инвестиційний Фонд Прайм 
Эссетс Кепитал // YouControl. URL: https://youcontrol.com.ua/ru/catalog/company_
details/33549199/ (дата обращения: 23.08.2023).

25.	 Лазаренко М. Бізнес нового президента. Повний перелік активів Петра Поро-
шенка, які він пообіцяв продати // INSIDER. 30.05.2014. URL: http://www.theinsider.ua/
business/538796bfc96ca/ (дата обращения: 23.08.2023).

26.	 Бевз Т. Бізнес-партійні корпорації і українська політична практика // Наукові за-
писки Інституту політичних і етнонаціональних досліджень ім. І.Ф. Кураса НАН Украї-
ни. 2016. Вип. 5–6. С. 294–312.

27.	 Коротков Д. С. Політичні партії України як засіб впливу олігархічної еліти на 
політичний процес у державі // Вісник Харківського національного університету імені 
В.Н. Каразіна. Питання політології. 2009. № 839 (14). С. 111–117.

28.	 Анашкина Е. Б. Украина во внешнеполитических интересах США // США. Ка-
нада. Экономика – политика – культура. 2019. № 5. С. 55–67.

29.	 Закон України від 7 грудня 2000 року № 2121-III «Про банки і банківську діяль-
ність» // Верховна Рада України. Законодавство України. 30.07.2025. URL: https://zakon.
rada.gov.ua/laws/show/2121-14#Text (дата обращения: 06.11.2025).

30.	 Закон України від 31 березня 2020 року № 552-IX «Про внесення змін до деяких 
законодавчих актів України щодо умов обігу земель сільськогосподарського призначен-
ня» // Верховна Рада України. Законодавство України. 31.03.2020. URL: https://zakon.
rada.gov.ua/laws/show/552-20#Text (дата обращения: 17.06.2023).



156

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

Сведения об авторе
Иванков Кирилл Владимирович – аспирант кафедры политических наук и 

международных отношений Института «Таврическая академия» (структурное под-
разделение), г. Симферополь, ФГАОУ ВО «Крымский федеральный университет  
имени В. И. Вернадского». 

E-mail: admiralmyers@mail.ru

Ivankov K. V. 

THE INFLUENCE OF FINANCIAL AND INDUSTRIAL GROUPS ON THE 
FOREIGN POLICY MECHANISM OF UKRAINE IN 2014–2025

Abstract: The article considers the forms, methods and results of the influence of financial 
and industrial groups on the foreign policy formation and implementation mechanism of 
Ukraine in 2014–2025. The essence and features of Ukrainian financial and industrial groups 
is analyzed. The structure and functions of the foreign policy mechanism of Ukraine is studied. 
Using the biographical method the state authorities that make up the country’s foreign policy 
mechanism are studied in order to identify personal political subjects affiliated with financial 
and industrial groups. The methods and results of influence on the state’s foreign policy 
mechanism caused by financial and industrial groups are revealed. It is noted that the key 
methods of influence of financial and industrial groups on the foreign policy mechanism are 
the participation in the work of the Verkhovna Rada of Ukraine of political forces controlled 
by considered groups, as well as lobbying the interests at the level of presidential power, or the 
occupation of the position of President of Ukraine by the leaders of financial and industrial 
groups. It is emphasized that during the period under consideration the country’s financial and 
industrial groups retained the means of influencing both the political system of Ukraine and 
the foreign policy mechanism. At the same time, it is noted that during the Minsk negotiation 
process (2014–2022), the financial and industrial groups had a greater degree of influence on 
the country’s foreign policy. Some of political forces that implemented a moderate political 
course and defended the idea of ​​normalizing Russian-Ukrainian relations could act as 
potential channels for projecting Russian interests into Ukrainian domestic and foreign policy. 
However, after 2022, the changes occurred in the country’s political and social system reduced 
the ability of financial and industrial groups to influence on foreign policy mechanism. In 
addition it led to exclusion of personal and institutional actors capable of projecting Russian 
interests from political system. This circumstance negates the significance of financial and 
industrial groups as potential channels of Russian influence on Ukrainian politics.

Keywords: foreign policy of Ukraine, financial and industrial groups, foreign policy 
mechanism, sovereignty.



157

Иванков К. В.Политология

References

1.	 Krauthammer C. The Unipolar Moment // Foreign Affairs. Vol. 70. No. 1, America 
and the World. 1990/91 (1990–1991). pp. 23–33.

2.	 Vystuplenie i diskussija na Mjunhenskoj konferencii po voprosam politiki bezopasnosti 
[Speech and Discussion at the Munich Security Conference] // Sajt Prezidenta Rossii. 
10.02.2007. Available at: http://www.kremlin.ru/events/president/transcripts/copy/24034 
(accessed 6 November, 2025).

3.	 Military assistance to Ukraine 2014–2021 // Commons Library Research Briefing. 
04.03.2022. Available at: https://researchbriefings.files.parliament.uk/documents/SN07135/
SN07135.pdf (accessed 6 November, 2025).

4.	 Mevlutoglu A. Ukraine’s Military Transformation between 2014 and 2022 // Politics 
today. 07.04.2022. Available at: https://politicstoday.org/ukraine-military-transformation/ 
(accessed 6 November, 2025).

5.	 Koncepcija vneshnej politiki Rossijskoj Federacii (utverzhdena Prezidentom 
Rossijskoj Federacii V.V. Putinym 31 marta 2023 g.) [The Foreign Policy Concept of 
the Russian Federation (approved by the President of the Russian Federation V.V. Putin 
on March 31, 2023)] // Ministerstvo inostrannyh del Rossijskoj Federacii. 31.03.2023. 
Available at: https://www.mid.ru/ru/detail-material-page/1860586/ (accessed 6 November, 
2025).

6.	 Cygankov P. A. Teorija mezhdunarodnyh otnoshenij. Ucheb. posobie [Tsygankov P.A. 
Theory of International Relations. Textbook]. Мoscow: Gardariki, 2003.

7.	 Sovremennye teorii mezhdunarodnyh otnoshenij: Uchebnik [Modern Theories of 
International Relations: Textbook] / Pod red. V.N. Konysheva, A.A. Sergunina. Мoscow: 
Prospekt, 2013.

8.	 Sovremennaja politicheskaja nauka: Metodologija: Nauchnoe izdanie [Contemporary 
Political Science: Methodology: Scientific Publication] / Otv. red. O.V. Gaman-Golutvina, A.I. 
Nikitin. – 2-e izd., ispr. i dop. Мoscow: Izdatel’stvo «Aspekt Press», 2019.

9.	 March J. G., Olsen J. P. The New Institutionalism: Organizational Factors in Political 
Life // The American Political Science Review. Sep., 1984. vol. 78. № 3. pp. 734–749.

10.	Murtuzalieva S.  Ju. Organizacionno-pravovye formy mezhdunarodnogo 
predprinimatel’stva: ucheb. Posobie [Organizational and Legal Forms of International 
Entrepreneurship: Textbook]. Мoscow: FGBOU VPO «RJeU im. G.V.Plehanova», 
2012.

11.	 Lіsnichuk O.  V., Sushko O.  V. Chi є polіtiko-ekonomіchnі grupi pereshkodoju 
dlja polіtichnogo rozvitku Ukraїni? [Are The Political and Economic Groups an Obstacle 
to the Political Development of Ukraine]. Kyjiv: Fond іm. Frіdrіha Eberta, Regіonal’ne 
predstavnictvo v Ukraїnі, Bіlorusі ta Moldovі, 2005.

12.	 Rejterovich І.  V. Polіtichnij vimіr dіjal’nostі FPG u derzhavah perehіdnogo tipu 
[Political Dimension of the Activity of Financial and Industrial Groups in Transitional States] // 
Polіtichnij menedzhment. 2005. № 1. P. 70–77.



158

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 4.

13.	 Vydrin D. I. «Peremeny, moj drug, peremeny...» [«Changes, my friend, changes...»] // 
Zerkalo nedeli. 19.03.2004. Available at: https://zn.ua/internal/peremeny,_moy_drug,_
peremeny.html (accessed 6 November, 2025).

14.	 Sitorus L.  E. State Capture: is it a Crime? How the World Perceived it? // 
INDONESIA Law Review. August, 2011. pp. 45–68. Available at: https://www.researchgate.
net/publication/280843044_State_Capture_Is_It_a_Crime_How_the_World_Perceived_It 
(accessed 6 November, 2025).

15.	 Ivankov K. V. Rentoorientirovannoe povedenie v dejatel’nosti politiko-jekonomicheskih 
grupp Ukrainy [The Rent-Seeking Behavior in the Activities of the Political and Economic Groups 
of Ukraine] // Uchenye zapiski Krymskogo federal’nogo universiteta imeni V. I. Vernadskogo. 
Filosofija. Politologija. Kul’turologija. 2022. Tom 8 (74). № 1. pp. 109–129.

16.	 Geopolіtichnі orіjentacії naselennja і bezpeka Ukraini. Za danimi socіologіv 
[Geopolitical Orientations of the Population and the Security of Ukraine. According to 
Sociologists] / uporjadnik   M. O. Shul’ga. – Kyjiv: TOV «Drukarnja “Bіznespolіgraf”», 2009.

17.	 Chigrin V. A., Gugnin Je. A. Osobennosti formirovanija ukrainskoj politiki i ih vlijanie 
na integracionnye processy na postsovetskom prostranstve: tezisy doklada [Features of the 
Formation of Ukrainian Policy and Their Impact on Integrational Processes in the Post-Soviet 
Space: Theses of the Report] // Mezhdunarodnaja konferencija zhurnala «Mezhdunarodnaja 
zhizn’» «Osobennosti sovremennyh integracionnyh processov na postsovetskom prostranstve. 
Krym – novaja real’nost’». 15–19 October 2014. Jalta, 2014. pp. 61–63.

18.	 Kosolapov N.  A. Stanovlenie subjekta rossijskoj vneshnej politiki [Formation of 
Russian Foreign Policy Subject] // Pro et Contra. Zima–vesna 2001. T. 6. № 1–2. pp. 7–30.

19.	 Strel’cov D. V., Koldunova E. V. Vneshnepoliticheskij process na Vostoke:  nekotorye  
podhody  k  metodologii  issledovanija [Foreign policy process in the East: some approaches 
to research methodology] // Vestnik MGIMO-Universiteta. 2010. № 1 (10). pp. 145–152.

20.	 Teleshun S. O. Polіtiko-ekonomіchnі іnteresi «grup vplivu» ta «lobіzm po-ukraїns’kі» 
(okremі aspekti) [Political and Economic Interests of “Influence Groups” and “Lobbying in 
Ukrainian” (Some Aspects)] // Pravo Ukraїni: juridichnij zhurnal. 2008. № 3. pp. 105–110.

21.	 Zakon Ukraїni vіd 7 ljutogo 2019 r. № 2680–VIII «Pro vnesennja zmіn do Konstitucії 
Ukraїni (shhodo strategіchnogo kursu derzhavi na nabuttja povnopravnogo chlenstva 
Ukraїni v Jevropejs’komu Sojuzі ta v Organіzacії Pіvnіchnoatlantichnogo dogovoru)» [Law 
of Ukraine from February 2, 2019 № 2680–VIII «On Amendments to the Constitution of 
Ukraine (Regarding the Strategic Course of the State towards Ukraine’s Full Membership in 
the European Union and the North Atlantic Treaty Organization)»] // Vіdomostі Verhovnoї 
Radi Ukraїni. 2019. № 9. s. 5. st. 50.

22.	 Ukaz Prezidenta Ukraїni №78/2021 «Pro okremі zahodi, sprjamovanі na deokupacіju 
ta reіntegracіju timchasovo okupovanoї teritorії Avtonomnoї Respublіki Krim ta mіsta 
Sevastopolja» [Decree of the President of Ukraine №78/2021 «On Certain Measures Aimed at 
the Deoccupation and Reintegration of the Temporarily Occupied Territory of the Autonomous 
Republic of Crimea and the City of Sevastopol»] // Prezident Ukraїni. 26.02.2021. Available 
at: https://www.president.gov.ua/documents/782021-36853 (accessed 6 November, 2025).



159

Иванков К. В.Политология

23.	 Zhil’cov S. S. Zvezdno-polosatyj kurs ukrainskogo prezidenta [The Star and Striped 
Course of the Ukrainian President] // Nezavisimaja gazeta. 03.10.2021. Available at: https://
www.ng.ru/dipkurer/2021-10-03/11_8267_zelensky.html (accessed 6 November, 2025).

24.	 Zakritij Nediversifіkovanij Korporativnij Investicіjnij Fond Prajm Jessets Kepital 
[Closed-End Non-Diversified Corporate Investment Fund Prime Assets Capital] // YouControl. 
Available at: https://youcontrol.com.ua/ru/catalog/company_details/33549199/ (accessed: 23 
August 2023).

25.	 Lazarenko M. Bіznes novogo prezidenta. Povnij perelіk aktivіv Petra Poroshenka, jakі 
vіn poobіcjav prodati [Business of the New President. A Complete List of Petro Poroshenko’s 
Assets That he Promised to Sell] // INSIDER. 30.05.2014. Available at: http://www.theinsider.
ua/business/538796bfc96ca/ (accessed: 23 August 2023).

26.	 Bevz T. Bіznes-partіjnі korporacії і ukraїns’ka polіtichna praktika [Business-Party 
Corporations and Ukrainian Political Practice] // Naukovі zapiski Іnstitutu polіtichnih і 
etnonacіonal’nih doslіdzhen’ іm. І.F. Kurasa NAN Ukraїni. 2016. Vol. 5–6. pp. 294–312.

27.	 Korotkov D. S. Polіtichnі partії Ukraїni jak zasіb vplivu olіgarhіchnoї elіti na polіtichnij 
proces u derzhavі [Political Parties of Ukraine as a Means of Influencing the Oligarchic Elite 
on the Political Process in the State] // Vіsnik Harkіvs’kogo nacіonal’nogo unіversitetu іmenі 
V.N. Karazіna. Pitannja polіtologії. 2009. № 839 (14). pp. 111–117.

28.	 Anashkina E.  B. Ukraina vo vneshnepoliticheskih interesah SShA [Ukraine in US 
Foreign Policy Interests] // SShA. Kanada. Jekonomika – politika – kul’tura. 2019. № 5. pp. 
55–67.

29.	 Zakon Ukraїni vіd 7 grudnja 2000 roku № 2121-III «Pro banki і bankіvs’ku dіjal’nіst’» 
[Law of Ukraine from December 7, 2000 № 2121-III «On banks and banking activities»] // 
Verhovna Rada Ukraїni. Zakonodavstvo Ukraїni. 30.07.2025. Available at: https://zakon.rada.
gov.ua/laws/show/2121-14#Text (accessed 6 November, 2025).

30.	 Zakon Ukraїni vіd 31 bereznja 2020 roku № 552-IX «Pro vnesennja zmіn do 
dejakih zakonodavchih aktіv Ukraїni shhodo umov obіgu zemel’ sіl’s’kogospodars’kogo 
priznachennja» [Law of Ukraine from March 31, 2020 № 552-IX «On Amendments to Certain 
Legislative Acts of Ukraine Regarding the Conditions for the Circulation of Agricultural 
Land»] // Verhovna Rada Ukraїni. Zakonodavstvo Ukraїni. 31.03.2020. Available at: https://
zakon.rada.gov.ua/laws/show/552-20#Text (accessed: 17 June, 2023).

Ivankov Kirill Vladimirovich – Postgraduate Student, Chair of Political Sciences and 
International Affairs, Taurida Academy (Structural Unit), Simferopol, V.I. Vernadsky Crimean 
Federal University.

E-mail: admiralmyers@mail.ru



160

РЕЦЕНЗИИ

Taylor J. E., Gregory I. N. Deep Mapping the Literary Lake District: 
A Geographical Text Analysis. Lewisburg: Bucknell University Press, 2022. 

290 p. (Aperçus: Histories Texts Cultures)1. 

В 2022 году издательство Bucknell University Press выпустило монографию 
Джоанны Э. Тейлор и Иэна Н. Грегори «Deep Mapping the Literary Lake District: A Geo-
graphical Text Analysis». Скажем несколько слов об авторах, малоизвестных пока в 
российском академическом сообществе. Джоанна Э. Тейлор – исследователь в области 
цифровых гуманитарных наук, научный сотрудник Университета Манчестера, чьи 
работы посвящены литературной географии, экологическим нарративам и цифровым 
методам. Иэн Н. Грегори – профессор цифровых гуманитарных наук Ланкастерского 
университета, один из пионеров применения геоинформационных систем в исторических 
и литературных исследованиях.

Совместный труд Тейлор и Грегори представляет собой эталон географического 
анализа текста. Книга появилась на волне актуального для современной 
гуманитаристики «пространственного поворота», который раскрыл ландшафт как 
активного агента, формирующего культурные смыслы. Озерный край, горный ре-
гион в Северо-Западной Англии, служит идеальным полигоном для опробования 
заявленного метода. Этот регион исторически насыщен литературными репрезента-
циями: от поэзии романтиков «Озерной школы» до викторианских путеводителей. 
Авторы ставят задачу преодолеть разрыв между «дальним чтением», работающим с 
большими массивами данных, и «медленным» близким чтением, чутким к нюансам 
смыслов. Для этого вводится концепция «мультискалярного анализа» – подхода, 
позволяющего исследователю свободно перемещаться между макроскопическими 
паттернами корпуса текстов и микроскопическими деталями отдельных произведений.

В интерпретации Тейлор и Грегори глубокое картографирование – процесс 
исследования; практика, объединяющая количественные методы с качественной, 
гуманитарной интерпретацией; пространство интеграции объективных координат 
ГИС и субъективного опыта автора; место, где статистические данные соседствуют 
с феноменологическими «живыми» впечатлениями. Монография детально разбирает 
эту технологию, оценивая её эвристический потенциал, и с её помощью прослеживает 
эволюцию восприятия ландшафта Озерного края в XVIII–XIX веках.

В основе работы лежит специально созданный корпус текстов об Озерном крае 
объемом около 1,5 млн слов, охватывающий период с начала XVII века до 1900 года. 
Наряду с каноническими авторами учитывается широкий пласт путеводителей, 
травелогов, дневников путешественников. Подобный подбор материала помогает 

1 Рецензия подготовлена в рамках гранта Российского научного фонда № 24-28-20502 «Создание прототипа 
цифрового каталога санаторно-курортных архитектурных объектов советского периода по технологии 
Deep Mapping», https://rscf.ru/project/24-28-20502/



161

Taylor J. E., Gregory I. N. / Володин А. Н.

сопоставить литературную историю региона с туристической. Далее неструктуриро-
ванные тексты этого корпуса превращаются в картографические данные через серию 
этапов, каждый из которых сопряжён с методологическими вызовами.

Первый этап – геопарсинг. Это автоматическое извлечение географических названий 
(топонимов) из текста и привязка их к координатам на карте. Авторы используют 
Эдинбургский геопарсер, однако сразу сталкиваются с классической проблемой ком-
пьютерного анализа естественного языка: лексической неоднозначностью. Многие то-
понимы одновременно являются общеупотребительными словами или именами соб-
ственными людей. Тейлор и Грегори решают эту проблему с помощью итеративного 
метода «конкордансного геопарсинга», сочетающего автоматическую обработку с 
ручной проверкой результатов. Следующий этап – анализ совместной встречаемости для 
выявления смысловых связей между ключевыми понятиями и пространством. Вводится 
понятие «совместной встречаемости топонима», когда географическое название 
появляется в тексте в пределах заданного окна (обычно ±10  слов) от определённого 
термина или темы. Например, можно выявлять места, наиболее ассоциирующиеся 
с словами «живописный», «турист», «шум» и т.д. Наконец, пространственная 
визуализация в ГИС. Данные PNC переводятся в карты, на которых прослеживаются 
географии тех или иных литературных явлений. 

Авторами использованы три основных типа карт, каждый из которых отвечает 
на свой круг вопросов. Точечная карта отображает каждое упоминание топонима 
как точку на географической карте (часто масштабируя размеры точек по частоте 
упоминаний). Она позволяет увидеть точную локализацию событий или образов и 
полезна для анализа конкретных маршрутов либо редких терминов, но страдает от 
эффекта наложения точек при больших объемах данных и не отображает площадь 
протяженных объектов. Карта сглаженной плотности, используя алгоритмы типа 
ядерной оценки плотности, создает непрерывную «тепловую» карту, показывающую 
концентрацию упоминаний в пространстве. Такая карта выявляет общие тенденции 
и «горячие зоны» дискурса, визуализируя интенсивность культурного внимания к 
разным местам; однако сглаживание может порождать иллюзию непрерывности там, 
где исходные данные дискретны, и результат чувствителен к выбору параметров. 
Третий вид – карта кластеров на основе статистики Куллдорфа. Этот метод заим-
ствован из эпидемиологии, где его применяют для поиска очагов заболеваний; в 
литературной географии он новаторски используется для выявления статистически 
значимых скоплений упоминаний конкретного мотива или имени относительно общего 
фона. Иными словами, карта кластеров показывает, в каких местах частота, с которой 
определенный термин (скажем, имя поэта или эстетическая категория) ассоциируется с 
ландшафтом, значительно превышает ожидаемую. Вооружившись этой методологией, 
авторы книги переходят к серии тематических исследований, каждое из которых через 
призму глубокого картирования отвечает на общий вопрос: что источники разных эпох 
могут рассказать нам о жизни и литературе в Озерном крае до XX века? Каждая глава 
монографии фокусируется на отдельном аспекте, демонстрируя возможности цифровых 



162

Taylor J. E., Gregory I. N. / Володин А. Н.

методов в сочетании с традиционным литературоведческим анализом.
Во второй главе Тейлор и Грегори рассматривают эволюцию концепта «живописное» 

за рассматриваемый период. В ранних текстах (до ~1795 года) он жёстко привязан к 
конкретным территориям, тогда как в викторианскую эпоху становится почти повсе-
местным эпитетом, встречаясь по всему Озерному краю, за исключением самых су-
ровых, труднодоступных вершин. Картограммы плотности наглядно демонстрируют, 
как «живописное» из узкоспециализированной эстетической категории превратилось в 
универсальный туристический маркер. Применение статистики Куллдорфа принесло в 
этой главе неожиданный результат: для слова «живописный» (picturesque) не выявлено 
ни одного статистически значимого «горячего пятна» на карте, в то время как для 
родственных понятий «возвышенное» (sublime) и «прекрасное» (beautiful) географиче-
ские кластеры чётко прослеживаются. Иными словами, к середине XIX века живописное 
стало в Озерном крае вездесущим «режимом видения», нормой восприятия ландшафта, 
тогда как возвышенное и прекрасное сохраняли привязку к определённым ландшафт-
ным типам. Более того, авторы сопоставляют распределение эстетических терминов с 
геологической картой региона. Оказывается, романтические вкусы напрямую коррели-
ровали с «материальностью» местности. Живописные пейзажи чаще всего приходятся 
на зоны вулканического туфа и аргиллита – пород, формирующих сочетание «грубых» 
скал и «мягких» округлых форм ландшафта. «Возвышенное» тяготеет к вулканическим 
массивам и суровым вершинам, а «прекрасное» – к участкам с осадочными породами 
и аллювием, то есть плодородным низинам, паркам и ухоженным берегам. Эта 
занимательная корреляция подтверждает, что эстетические категории романтизма не 
были отвлечёнными фантазмами, а укоренялись в физическом ландшафте: живописное 
занимало промежуточное положение между пугающим величием возвышенного и 
умиротворяющей гармонией прекрасного, географически приходясь на переходные 
зоны между горами и долинами.

Третья глава монографии переносит анализ из сферы эстетики в плоскость социальной 
географии, разграничивая пространство Озёрного края по категориям посетителей 
ландшафта. Тейлор и Грегори берут за основу классификацию, предложенную самим 
Вордсвортом, «туристы», «путешественники» и «обитатели». Авторы исследуют, 
как эти группы по-разному «населяют» литературный ландшафт региона. Глубокое 
картирование здесь выявляет четкую пространственную стратификацию. «Турист» 
оказывается фигурой, жёстко привязанной к инфраструктуре: абсолютная часть всех 
упоминаний туристов в корпусе локализуются в пределах одной мили от основных 
дорог и населённых пунктов. Турист движется по заранее проложенным маршрутам, 
потребляя ландшафт как серию дискретных видов. «Путешественник» предстаёт полной 
противоположностью туристу. Слово traveler встречается в корпусе чаще, но привязано 
к конкретным топонимам значительно реже. Это пространственное «молчание» 
интерпретируется авторами как признак свободы и субъективной автономии: 
путешественник скользит через пространство, а не между отмеченными на карте 
пунктами; он не привязан к определённым местам, в отличие от туриста, следующего 



163

Taylor J. E., Gregory I. N. / Володин А. Н.

путеводителю. Когда же путешественники всё-таки локализуются географически, они 
обнаруживаются в «холодных пятнах» туристической карты – в труднодоступных 
высокогорьях и отдалённых долинах. Наиболее же острый критический эффект даёт 
анализ категории «обитатель». Фигура местного почти отсутствует в литературной 
картине Озёрного края XIX века. На картах упоминаний «inhabitant» практически пусто, 
если не считать редких «горячих точек», связанных с творчеством социалистически 
настроенных писателей или региональных поэтов. 

Четвёртая глава посвящена феноменологии движения и языку, описывающему 
перемещение тела в пространстве. Авторы убеждают, что кажущийся набор 
синонимов глагола «ходить» на деле скрывает принципиально разные смыслы и 
географии. Сравнительный анализ терминов excursion, walk, ramble, wander (переведём 
приблизительно: экскурсия, прогулка, пешее путешествие / бродяжничество, 
странствие) выявляет иерархию мобильности. «Еxcursion» оказывается абсолютно 
коммерциализированной формой досуга – безопасной и предсказуемой прогулкой 
«туда и обратно», товаром для массового туриста. На неё приходится очень высокая 
относительная плотность точек (упоминания excursion зачастую сопровождаются 
целым списком мест, поэтому совокупная доля привязок превышает 100%). География 
экскурсий ограничена: радиус около 2  миль от основных туристических центров, 
минимальный набор «открыточных» видов, невысокая местность (нижние долины, 
берега озёр). «Walk» – более нейтральная, «регламентированная» активность, часто 
привязанная к дорогам и тоже в целом не покидающая обжитых зон. «Ramble» – более 
свободный и познавательный пеший маршрут с отклонениями от намеченного курса; 
его частота средняя, и география шире, охватывая не только туристические долины, 
но и деревни, холмы предгорий. Наконец, «wander» – «странствие», почти блуждание 
без цели – встречается крайне редко, но затрагивает максимальное пространство: 
его маршруты уходят в высокогорья, на дикие перевалы и труднодоступные уголки 
природы. По сути, чем «выше» статус пешего движения, тем дальше оно уводит от 
дорог и выше поднимается в горы. Карты плотности подтверждают: лексика высокого 
регистра ассоциируется с труднодоступными местами, тогда как язык туристической 
массовости «стелется» по низинам. Отдельное внимание уделяется гендерной 
асимметрии пространства. 

Пятая глава книги переключает оптику с визуального на звуковое восприятие 
ландшафта, «топофонии». Озерный край здесь предстаёт как гигантский природный 
амфитеатр. Анализ показывает, что в эпоху романтизма резко возросло внимание 
к звуковым феноменам. Особенно возрос интерес к эху, причём оно связывается с 
определёнными типами ландшафта – например, с вулканическими породами долины 
Борроудейл, которые лучше отражают звук. Авторы реконструируют ныне забытую ту-
ристскую практику конца XVIII – начала XIX века: стрельбу из пушки на озёрах ради 
извлечения эха. Путешественники того времени платили значительные деньги за это 
развлечение. Грохот пушечного выстрела и его многократное эхо, прокатывающееся 
между гор, создавали эффект «акустического возвышенного», позволяя слушателям 



164

Taylor J. E., Gregory I. N. / Володин А. Н.

испытать величие пространства, недоступное простому зрительному восприятию. С 
помощью ГИС исследователи выявляют, что эта практика имела локальный характер 
и ограниченный хронологический период: к середине XIX века, с изменением вкусов, 
пушечные эхо-экскурсии вышли из моды, а романтики нового поколения, наоборот, стали 
ценить тишину. Авторы также прослеживают, как акустический опыт транслировался 
в литературную форму. 

Заключительная глава проблематизирует «кризис вертикальности» на примере 
массива Скафелл, демонстрируя ограниченность традиционных планарных ГИС в ре-
презентации высоты и телесного опыта. Для преодоления разрыва между картографией 
и феноменологией горного ландшафта авторы сопоставляют эго-документы с резуль-
татами ГИС-моделирования видимости. Верификация литературных свидетельств по-
средством компьютерного анализа позволяет выявить корреляцию между физическими 
параметрами обзора и эмоциональными реакциями наблюдателей. На основе анализа 
предлагается концептуализация двух модусов возвышенного: «возвышенного взгля-
да снизу» (благоговейный трепет перед громадой горы, когда человек у подножия) и 
«возвышенного взгляда сверху» (головокружительное ощущение потери устойчивости 
и масштаба, испытываемое на вершине). Оба опыта по-разному разрывают привычные 
рамки восприятия и потому фиксируются романтиками как возвышенные, хотя их про-
странственная оптика диаметрально противоположна.

В заключении Тейлор и Грегори подводят итоги и формулируют программу 
дальнейшего развития пространственно-цифровых методов в гуманитарных науках. 
Они выделяют три условные фазы эволюции дисциплины: (1) создание ресурсов 
(оцифровка текстов, формирование корпусных баз); (2) экспериментирование с 
методами (разработка и тестирование инструментов анализа); (3) решение собственно 
гуманитарных проблем, когда цифровые инструменты отходят на второй план, 
становясь рутинными средствами для получения нового знания. Deep Mapping the 
Literary Lake District позиционируется авторами как пример вступления в третью фазу. 
Их работа демонстрирует, что глубокое картирование действительно эффективно для 
выявления ранее невидимых структур культурного ландшафта. Монография наглядно 
показывает, что цифровые методы при критическом и рефлексивном их использовании 
отнюдь не убивают «душу» гуманитаристики, а, напротив, открывают новые горизонты 
для осмысления человеческого опыта. В числе ключевых выводов книги: цифровая 
карта выступает особого рода метатекстом, сложным культурным конструктом, тре-
бующим интерпретации; продуктивность достигается лишь во взаимодополняемо-
сти масштабов анализа – сочетании «дальнего чтения» больших данных с глубоким 
«близким чтением» отдельных текстов; наконец, методы GTA обладают мощным 
потенциалом социальной критики, возвращая в поле зрения истории голоса тех, кто был 
маргинализован каноническими нарративами посредством визуализации их отсутствия 
либо периферийного присутствия

«Deep Mapping the Literary Lake District» – фундаментальный труд, который 
показывает, как следует применять универсальный инструментарий для анализа 



165

Taylor J. E., Gregory I. N. / Володин А. Н.

пространственности в культуре. Книга убедительно доказывает, что цифровые методы 
при грамотном, критическом их применении способны обогащать гуманитарное знание, 
а не обеднять его. Монография, несомненно, станет отправной точкой для дальнейших 
исследований в области цифровой географии. Она представляет большой интерес для 
специалистов в сфере Digital Humanities, исторической географии и литературоведения, 
а также для всех, кто интересуется новыми цифровыми подходами в гуманитарных нау-
ках и междисциплинарным исследованием культуры.

							              Володин А.Н. 
							              (КФУ им. В. И. Вернадского)



CONTENT

PHILOSOPHY

Dobronravov K. O., Fedorov S. V. The Natural Against the Background of the Supernatural: 
An External and Internal View of Mythological Consciousness..................................................5
Churin G. A. Existential Interpretation of Formal Ontology: E. Stein and R. Ingarden........25
Abdrafikov R. R. Formalization of Ontological Positions of Observers in Social and Humanitarian 
Knowledge...............................................................................................................................35
Zudilina N. V. From Alpha to Omega: P.T. de Chardin’s Laws of Complexity-Consciousness 
and Recurrence in the Context of the Mirror-Symmetrical Diaeresis Scheme. Part I.............51

CULTURAL STUDIES

Makarova O. V ., Chernykh Y. S. Proper Name as a Carrier of Cultural Code  
(Based on the Material of the Study Text)................................................................................71
Gritsai  L.  A. The Image of Death as a Tool for the Formation of National Memory  
in Ukrainian Cinema of the Post-Soviet Period (until 2014): Ideological Constants  
and the Transformation of Myths...............................................................................................83
 Sukhova A. E., Volodin A. N. A Madman as a Prophet: Religious Discourse of the Concept 
of «Madness» in the Context of M.A. Bulgakov’s The Master and Margarita.........................96

POLITICAL SCIENCE

Shepelev М. А. Vienna 2.0: Towards a World ‘Concert’ of Civilizational States................106
Naryshkin A. A. Vorobyov S. V. Reimagining the EU’s Foreign Policy Toward the Russian 
Federation, 1991–2021: A Stratagem-Based Approach.........................................................120
Teifuk S. R. Regional Identity as a Factor of Political Subjectivity: Theoretical  
and Methodological Approaches.............................................................................................133
Ivankov K. V. The Influence of Financial and Industrial Groups on the Foreign Policy 
Mechanism of Ukraine in 2014–2025....................................................................................146

REVIEW

Taylor J. E., Gregory I. N. Deep Mapping the Literary Lake District: A Geographical Text 
Analysis. Lewisburg: Bucknell University Press, 2022. 290 p. (Aperçus: Histories Texts 
Cultures) (A. N. Volodin).......................................................................................................160


