
28

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 3.

УДК 130.31: 124.5
DOI: 10.29039/2413-1695-2025-11-3-28-38

ТРАНСЦЕНДЕНЦИЯ И ТРАНСГРЕССИЯ КАК ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНЫЕ 
СТРАТЕГИИ РЕЛИГИОЗНОЙ ЛИЧНОСТИ

Габеев В. В.

Аннотация: В статье рассматриваются смысложизненные для религиозной лич-
ности стратегии трансценденции и трансгрессии. Трансгрессия в качестве экзистен-
циальной стратегии религиозной личности стала рассматриваться в отечественной 
литературе после знакомства с работами Ж. Батая и М. Фуко и не имеет однознач-
ного понимания и оценки. Она оценивается в большинстве случаев как деструктивная 
поведенческая установка, в то время как трансценденция характеризуется положи-
тельно. Содержание статьи приводит к выводу, что трансгрессия и трансценден-
ция представляют собой две взаимосвязанных стратегии, выстраиваемых религиоз-
ной личностью в стремлении к постижению трансцендентного начала. Трансгрессия 
предполагает радикальное преодоление границ наличного бытия. Для религиозной лич-
ности это может выражаться в стремлении выйти за рамки традиционных догма-
тов, моральных норм, пересмотре своих верований и практик. Трансгрессия позволяет 
человеку освободиться от привычных шаблонов мышления, что создает пространство 
для прямого опыта божественного. Это путь самоутверждения через неизбежный 
конфликт с традицией. Трансцендирующая личность, в отличие от трансгрессивной, 
стремится не разорвать связь с религиозной традицией, а установить глубокую связь 
с высшим началом, что предоставляет ей ощущение единства и с миром, и с боже-
ственным замыслом. Также это путь духовного роста, который предполагает актив-
ное стремление к совершенствованию, выражаясь в молитве, медитации и других ду-
ховных практиках, которые способствуют развитию духа и пониманию высших истин.

Ключевые слова: религиозная личность, традиция, трансгрессия, трансценденция, 
экзистенциальная стратегия.

Введение
Поиск смысла бытия представляет собой одну из наиболее фундаментальных задач, кото-

рые ставит человеческий разум на протяжении всей истории. Существование в мире, пронизан-
ном хаосом и неопределенностью, порождает в сознании человека ряд вопросов, касающихся 
не только смысла собственного существования, но и поиска того, что превосходит зыбкость 
этого существования. Такие вопросы находят свое решение в выходе из наличного состояния 
и стремлении перейти в состояние абсолютное. В этом стремлении многие люди обращаются 
к религиозным и духовным концепциям и практикам, стремясь найти ответы на вопросы о 
жизни, смерти и вечности. Религиозные традиции предлагают свои понимания смысла бытия, 
которые могут включать представления о высшей цели, абсолютном благе и единении с ним.



29

Габеев В. В.Философия

Полагание высшего смысла, в свою очередь, формирует сознательные и долгосроч-
ные намерения человека, то есть экзистенциальную стратегию. По мнению Е.И. Спеши-
ловой, «экзистенциальная стратегия есть система представлений личности о должном 
в отношении себя, которая реализуется в практике в целом; поэтому экзистенциальную 
стратегию иначе можно назвать антропологической практикой себя» [1, с. 177]. Это оз-
начает, что экзистенциальная стратегия может рассматриваться как выбор и применение 
различных механизмов и практик, направленных на осмысление своего существования, 
преодоление экзистенциальной тревоги и достижения внутренней гармонии. 

Религиозные индивиды в своих экзистанциальных стратегиях следуют в направле-
нии к совершенному, трансцендентному бытию. Среди экзистенциальных стратегий 
религиозной личности ведущее место занимает трансценденция. Однако ряд совре-
менных отечественных авторов, вслед за философами-постмодернистами М. Фуко, Ж. 
Батаем и др., указывает в качестве экзистенциальной религиозной стратегии и транс-
грессию [2; 3; 4; 5]. Вместе с тем термином «трансгрессия» обозначается не только экзи-
стенциальная стратегия, но и переход из одной религии в другую [6], экспансия религии 
в различные сферы общества [7]. 

Анализ отечественной исследовательской литературы показывает, что, во-первых, 
в настоящее время наблюдаются различные и порой противоречивые взгляды на соот-
ношение трансценденции и трансгрессии, а во-вторых, трансгрессия рассматривается 
в большинстве случаев как деструктивная поведенческая установка. Так А.С. Боль-
шакова, разделяя постмодернистское понимание трансгрессии как своего рода мани-
фестации несогласия человека с социальными с пределами и запретами, отмечает: «…в 
стремлении к трансгрессивному, часто “невозможному” мистическому опыту, люди 
обращаются к тревожным и пугающим, “грязным” или даже отталкивающим глуби-
нам (а, возможно, и пропастям) своей психики» [8, c. 53]. Менее радикальную оценку 
трансгрессии дает С.М. Каштанова: «Под трансгрессией в общем смысле понимается 
нарушение запрета, попрание границы, которое, однако, не предполагает тотального 
уничтожения этого запрета. Даже будучи нарушенным в акте трансгрессии, запрет не 
перестает быть запретом, что, с одной стороны, подчеркивает его фундаментальность и, 
с другой стороны, придает трансгрессивным деяниям статус кощунства, греха, престу-
пления» [9, c. 95]. Вместе с тем имеются и положительные оценки трансгрессии, напри-
мер, у М.Ю. Смирнова: «Трансгрессия обеспечивает суверенность и свободу человека, 
не позволяя последнему быть рабом общества или природы. Утрата опыта трансгрессии 
приводит к излишней рационализации человека и человеческого общества, к появлению 
неразрешимых экономических, социальных и психологических проблем» [10, c. 37]. 

В связи с этим представляется актуальным провести исследование соотноше-
ния трансгрессии и трансценденции как экзистенциальных стратегий примени-
тельно к сфере религии. Цель данной работы состоит в том, чтобы показать, как 
соотносятся между собой трансценденция и трансгрессия в качестве стратегий 
обретения предельного смысла жизни, который религиозной личностью понима-
ется в качестве абсолютного. Для достижения этой цели нужно провести анализ 



30

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 3.

подходов к пониманию различными авторами транценденции и трансгрессии, а за-
тем определить роли трансгрессии и трансценденции в поведенческих установках 
религиозной личности.

Экзистенциальная стратегия религиозной трансценденции
 В современной философской и психологической литературе трансценденция или 

трансцендирование понимается очень широко – как «любой выход за пределы непо-
средственной ситуации “здесь и сейчас”, способ отстранения от реальности повседнев-
ной жизни» [11, с. 10]. Но исследование контекстов употребления понятия «трансцен-
денция» в истории западноевропейской философии показывает, что оно всегда имело 
религиозный смысл – явный или имплицитный. В Античности этим понятием обозна-
чалось восхождение к Высшему Благу. В Средние века трансценция понималась как 
сознательная трансформация личности для обретения божественного бытия. Несмотря 
на то, что в Новое время на первый план вышли гносеологические коннотации данного 
понятия, религиозный экзистенциализм ХХ в. соединил их с экзистенциальными конно-
тациями трансцендентного как сферы абсолютного бытия и тем самым вернул понятию 
трансцендирования его религиозно-антропологический смысл. Чисто гносеологическое 
и потому нерелигиозное понимание трансценденции характерно для феноменологиче-
ской философии Э. Гуссерля и его преемников. Гуссерль называл трансценденцией мо-
мент конституирования сознанием внешнего ему предметного мира, не имеющего ни-
какого отношения ни к сфере божественного, ни к поведенческим стратегиям личности. 
В феноменологической социологии А. Шюца и Т. Лукмана трансценденция представле-
на в виде перехода из одной реальности, переживаемой непосредственно и названной 
Шюцем имманентной, в другую, которая непосредственно в настоящий момент не во-
принимается, то есть трансцендентна. При таком переходе значения реальности, ранее 
бывшей иманентной, могут оказаться недосягаемыми, то есть перейти в план трансцен-
дентной реальности. Согласно Шюцу и Лукману, трансцендирование происходит не как 
восхождение к высшей реальности, а как переключение между реальностями и имеет 
прежде всего социальное значение, так как позволяет индивиду преодолеть границы 
имманентно-замкнутого, биологического существования и участвовать в создании мно-
гообразия форм духовной и материальной культуры. 

Главная особенность религиозной трансценденции заключается в том, что она на-
правлена на сознательную трансформацию личности для единения с Богом, вхождения 
в божественного бытие, которое есть абсолютное благо и высшая ценность. Следова-
тельно, достижение божественного бытия выступает финальной целью и высшим смыс-
лом религиозной жизни. 

Трансценденция имеет несколько взаимосвязанных значений для религи-
озной личности. Во-первых, это духовный рост: стремление к духовному раз-
витию и самосовершенствованию. Этот план экзистенциальной стратегии реа-
лизуется через практики медитации, молитвы и другие духовных упражнений, 
направленных на углубление связи с божественным, ощущению божественного 
присутствия. Высшим проявлением этого плана является мистический опыт: 



31

Габеев В. В.Философия

мистические переживания, такие как ощущение встречи с божественным или 
единства с ним, в которых человек испытывает состояние вхождения в благое 
инобытие.

Во-вторых, это преодоление эгоцентризма (гордыни, своееволия), осуществляемое 
в опыте смирения – ограничения личных интересов и амбиций или полного отказа от 
них в пользу служения другим людям или следования божественной воле. Трансцен-
денция также может проявляться в стремлении к объединению в общине верующих, где 
совместные усилия направлены на достижение высшей цели, служение и поддержание 
ценностей, которые выходят за пределы индивидуальных интересов.

В-третьих, это постижение высших истин о мире, жизни и человеческом существо-
вании. Источником таких истин могут служить религиозные тексты и авторитетные на-
ставники. Такое постижение формирует иную, отличающуюся от повседневной жизни, 
иерархию ценностей: религиозная личность стремится к ценностям, которые превы-
шают материальные удовольствия и земные достижения, освобождают от страха перед 
смертью и страданиями, дают надежду на вечную жизнь за пределами этого мира.

Экзистенциальная стратегия трансценденции аккумулируется в религиозном опыте, 
который следует рассматривать как осознанный путь, на котором верующий в рамках 
определенной религиозной традиции вступает в отношения с сакральным, выходя при 
этом (поскольку сакральное выделено из многообразия предметов и явлений окружаю-
щего мира как радикально отличающееся от всех них своими качествами, исключено 
из обыденных процессов и отношений, поскольку доминирует над ними) за пределы 
обыденности. Независимо от того, насколько по-разному сакральное понимается в раз-
личных религиозных традициях, оно не только вызывает у всех верующих схожие пере-
живания, но и формирует поведенческие установки. При этом не имеет особого значе-
ния то, как получен этот опыт: в результате непосредственного переживания встречи со 
сверхъестественным или через восприятие и интериоризацию опыта религиозной тра-
диции, которая, по характеристике П. Бергера, есть «коллективная память тех моментов, 
в которые реальность иного мира врывается в преобладающую реальность повседнев-
ной жизни» [12, с. 352]. 

Религиозный опыт как опыт трансценденции, то есть выхода за пределы ограни-
ченных предметно-эмпирических и рационально-отвлеченных состояний, дающих 
картину разрозненности, зла, вражды и разных несовершенств мира, к бытию, в ко-
тором этих несовершенств нет, наиболее ярко представлен в русской религиозной 
философии первой половины ХХ в. (С.Н. Булгаков, Л.П. Карсавин, Е.Н. Трубецкой, 
П.А. Флоренский, С.Л. Франк, И.А. Ильин). Размышления русских религиозных фи-
лософов о религиозном опыте – это рассуждения людей, имевших его. Этот опыт 
был крайне значим для них самих, и вследствие этого русские философы считали 
необходимым показать важность трансценденции для каждой личности. Они указы-
вали, что в религиозная трансценденция как бы разрывает «ткань» повседневности, 
выводя личность в особую сферу бытия, находящуюся за пределами как его соб-
ственного повседневного жизненного опыта, так и полученных социальных знаний, 



32

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 3.

норм и оценок. Происходит трансформация личности, изменяющая, иногда весьма 
радикально, ее жизнь, понимание окружающей действительности и способов взаи-
модействия с ней.

Таким образом, трансценденция для религиозной личности представляет собой про-
цесс достижения более глубокого понимания сути бытия, связи с божественным и зна-
чительно более высоких уровней существования, которые дают смысл и направление 
жизни.

Экзистенциальная стратегия трансгрессии
Тема трансгрессии стала самостоятельной философской проблемой благодаря рабо-

там Ж. Батая, которые послужили основой для дальнейшего осмысления этого понятия 
М. Фуко, а впоследствии и другими философами-постмодернистами. Обращение Батая 
к этой теме было связано прежде всего с экзистенциалистской идеей, что человек не до-
стиг полноты своего бытия, что его подлинное существование находится за пределами 
правил и запретов, по которым живет все общество. Из этого следовало, что для дости-
жения подлинного бытия индивид посредством актов трансгрессии нарушает социаль-
ные нормы. Одной из разновидностей таких актов Батай считал религиозный экстаз, 
стирающий границу между земным и потусторонним как нормальным и ненормальным 
для обыденной жизни. Однако у Батая потусторонний мир – это не божественная сфера, 
а интеллигибельная: «Интеллект или концепт, рассматриваемый как вневременная кате-
гория, определяется как некий наивысший порядок, в подчинении которому пребывает 
мир вещей, точно так, как он некогда подчинялся мифическим богам. Стало быть, умо-
постигаемый мир уподобляется миру божескому» [13, с. 74]. В трансгрессивном акте 
с момента пересечения границы меняется мировосприятие: за пределами чувственно-
го открывается сфера умопостигаемого. Интеллект или концепт, рассматриваемый как 
вневременная категория, «определяется как некий наивысший порядок, в подчинении 
которому пребывает мир вещей, точно так, как он некогда подчинялся мифическим бо-
гам. Стало быть, умопостигаемый мир уподобляется миру божественному» [13, c. 74]

М. Фуко более радикально, чем Ж. Батай, выразил идею трансгресссии. Он рассма-
тривает трансгрессию не как антропологическую константу, а как исторический фено-
мен, свойственный современной секулярной эпохе, и видит ее не в нарушении запре-
тов, а в выходе личности за ее собственные онтологические пределы, то есть предельно 
близко трансценденции. В представлении М. Фуко трансгрессия утверждает беспре-
дельность в момент скачка – предел распахивается на беспредельное, трансгрессия 
«доводит предел до предела его бытия; она будит в нем сознание неминуемого исчез-
новения…, необходимости испытания своей позитивной истины в движении самоутра-
ты» [14, с. 117].

Анализируя работы Батая и Фуко, отечественные исследователи В.Л. Тихонова О.И. 
Закутнов видят в трансгрессии скачкообразный переход в иное состояние бытия. Транс-
грессия ничего не противопоставляет повседневной жизни, ее основная цель заклю-
чается в выходе за незримую линию-предел. Выйдя за пределы налично бытийного, 
человек переживает полноту и завершенность своего бытия [15, c. 135]. В таком случае, 



33

Габеев В. В.Философия

религиозную трансгрессию можно было бы считать формой трансценденции, если бы 
не те негативные для общества последствия, которые она влечет за собой. 

Трансгрессия в контексте религиозной личности может рассматриваться как наруше-
ние правовых, моральных и даже религиозных норм (норм религиозной традиции). Это 
понятие охватывает широкий спектр действий и состояний, которые могут восприни-
маться как отступление от заповедей или учений религии. Вследствие этого трансгрес-
сия может вызывать у религиозной личности внутренние конфликты и экзистенциаль-
ные проблемы. Таким образом, трансгрессия деструктивна. Но почему деструктивная, 
по своей сути, программа оказывается экзистенциальной стратегией религиозной лич-
ности? Что представляет собой эта личность? 

По мнению С.М. Каштановой, трансгрессия представляет собой «выход за обще-
принятые рамки, несущие в себе определенный утилитарный смысл, и тем самым рас-
шатывает устройство социального универсума, но также дает человеку возможность 
преодолеть замкнутость и статичность предустановленных границ. Она демонстрирует, 
что несмотря на их наличие человеку также доступны свобода, новаторство или бунт. 
Будучи отрицанием конкретно-данных рамок общества, трансгрессия, тем не менее, ре-
ализует себя и как утверждение – утверждение человеком своего права не соглашаться с 
последними пределами, его условной независимости от них» [16, c. 39]. 

Примерно такую же, амбивалентную, оценку дают трансгрессии М.Р. Арпентьева, 
О.Н. Дувалина: «…трансгрессия обретает две формы: позитивную (трансцедентиру-
ющую, ресакрализирующую) и негативную (десакрализирующую). “Вектор (тренд) 
трансгрессии” и “вектор трансценденции” часто совпадают там, где трансгрессия обре-
тает форму ресакрализации: поиск иного отказывается отказом от своего. И, напротив, 
там, где десакрализация не завершается обретением новых ценностей, трансгрессия 
остается негативной» [17, c. 9].

Так как основной идеей религиозного сознания является преодоление несовершен-
ства наличного существования с помощью обращения к сверхъестественным силам, в 
качестве основных значений трансгрессии выступают следующие. Во-первых, порож-
дая конфликт с внешним миром, трансгрессия направляет личность на мир должный 
и лучший. Понимание этого мира индивидом не всегда соответствует догматам рели-
гиозной традиции, поэтому возникает эмоциональный конфликт и с ней. Эти эмоции 
могут появиться, когда индивид осознает, что его действия противоречат вероучению и 
морали его религиозной традиции, но ощущает свою близость к сверхъестественному, 
а значит, и правоту.

Во-вторых, оказывая негативное воздействие на общественное мнение, трансгрес-
сия приводит к отторжению или критике трансгрессивной личности со стороны других 
членов религиозного сообщества и тем самым вызывает у нее потребность в опреде-
лении или переосмыслении своей религиозной идентичности и даже смене конфесси-
ональной принадлежности. Следует полагать, что еретики и основатели сект, которых 
история мировых религий знает в большом числе, относились к категории трансгрес-
соров. К этому необходимо добавить, что трансгрессивные личности очень часто яв-



34

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 3.

ляются религиозными фанатиками, так как они убеждены в обладании истиной, своей 
исключительности и превосходстве над окружающими.

В-третьих, трансгрессивные личности, по причине неудовлетворенности своим 
наличным состоянием и стремления его радикально преодолеть поднимают глубокие 
экзистенциальные вопросы о свободе совести, жизненного выбора, соотношения об-
щественного и личного, традиции и новации и т.п. В случае, когда личность находит 
ответы на эти вопросы и способна предъявить их своей социальной группе, она обре-
тает последователей и становится харизматичным лидером какого-либо религиозного 
раскола или секты, а в современности – нового религиозного движения.

Таким образом, трансгрессия представляет собой сложную экзистенциальную стра-
тегию для религиозной личности, которая пронизана внутренними конфликтами, воз-
можностями для роста и падения, глубокими экзистенциальными размышлениями о 
нравственности, вере и человеческой природе. 

Заключение
Трансгрессия и трансценденция представляют собой два взаимосвязанных, но раз-

личающихся пути, которые религиозная личность может использовать в своем стремле-
нии к постижению Абсолюта, божественного или высшей истины – в том понимании, 
которым она обладает. Трансгрессия предполагает активное преодоление границ, уста-
новленных как личными, так и социальными нормами. Для религиозной личности это 
может выражаться в стремлении выйти за рамки традиционных догматов, провести кри-
тический анализ своих верований и практик. Трансгрессия позволяет человеку освобо-
диться от привычных шаблонов мышления, что создает пространство для прямого опы-
та божественного. Это путь самоутверждения через неизбежный конфликт с традицией. 

Если трансгрессия – стратегия выхода из повседневости и реализации высших цен-
ностей через преодоление окружения, то трансценденция – путь через преодоление 
себя. В отличие от трансгрессии, она направлена на достижение более высоких уровней 
сознания и понимания не через конфликт с существующими нормами, а через их пере-
осмысление. Трансцендирующая личность стремится не разорвать связь с религиозной 
традицией, а установить глубокую связь с высшим началом, что дает ей ощущение един-
ства с миром и с божественным замыслом. Также это путь духовного роста, который 
предполагает активное стремление к совершенствованию. Это стремление выражается 
в молитве, медитации и прочих духовных практиках, которые способствуют развитию 
духа и пониманию высших истин.

Вместе с тем трансцендирующая религиозная личность вызывает такое же нас-
тороженное отношение со стороны религиозного сообщества, как и личность транс-
грессивная, поскольку в своем стремлении к трансцендентному обесценивает нормы 
и ценности повседневной жизни. По меньшей степени такая личность воспринимается 
как странная. История человечества знает много примеров, когда мистики воспринима-
лись как люди не вполне нормальные, психически нездоровые, неспособные адекватно 
реагировать на простые жизненные ситуации. Однако любая религиозная традиция в 
силу того, что религия нацеливает человека на мир лучший по сравнению с наличным 



35

Габеев В. В.Философия

бытием и потому должный, выработала способы адаптации обычных верующих к тран-
цендирующей личности, а личность – способы неконфликтного существования в сооб-
ществе единоверцев. Трансгрессивная же личность в сфере религии – это чаще всего 
своего рода катализатор ломки традиций, религиозных реформ, возникновения новых 
религиозных течений. Единственная социокультурная ниша для такой личности внутри 
традиции – статус блаженного или юродивого (если обозначить ее, используя христи-
анскую терминологию).

Таким образом, трансгрессия и трансценденция служат важными путями для рели-
гиозной личности в ее стремлении к Абсолюту. Эти процессы не только представляют 
собой индивидуальные стратегии, но и могут рассматриваться как линии духовного по-
иска, который включает в себя как преодоление пределов, так и стремление к высшему 
состоянию существования. 

Список литературы

1.	 Спешилова Е.И. Человек играющий: экзистенциальный проект // Вестник ТГПУ. 
2015. № 5 (158). C. 177–180.

2.	 Давыдов И.П. Tрансгрессия религиозной идентичности // История и теория 
культуры: Альманах. Москва: МГУ им. М. В. Ломоносова, 2021. С. 199–214.

3.	 Канатьева Н.С. Tрадиция и трансгрессия астраханских молокан, XIX век // Жур-
нал фронтирных исследований. 2018. № 4 (12). С. 23–33.

4.	 Топчиев М.С. Pелигиозная трансгрессия и ее влияние на современное обще-
ство // Исторические, философские, политические и юридические науки, культурология 
и искусствоведение. Вопросы теории и практики. 2015. № 11–3 (61). С. 153–157. 

5.	 Якушенкова О.С. Pелигиозная трансгрессия в условиях гетеротопии // Полите-
матический сетевой электронный научный журнал Кубанского государственного аграр-
ного университета. 2015. № 113. С. 219–229. [Электронный ресурс]. URL: https://www.
sj.kubsau.ru/issues/113 (дата обращения: 20.02.2025).

6.	 Кудряшова Е.В. Религиозная трансгрессия как предмет дискуссии на интер-
нет-форумах // Каспийский регион: политика, экономика, культура. 2020. № 2 (63). С. 
95–101.

7.	 Федирко О.П. Трансгрессия религии и ее влияние на политическую жизнь даль-
невосточного общества 1990 х гг. // Россия и АТР. 2022. № 4 (118). С. 130–142.

8.	 Большакова А.С. Трансгрессия // The Scientific Heritage. 2021. № 75–3. С. 49–54.
9.	 Каштанова С.М. Трансгрессия социальная и трансгрессия культурная // Истори-

ческие, философские, политические и юридические науки, культурология и искусство-
ведение. 2014. № 11–2 (49). С. 95–97. 

10.	 Смирнов М.Ю. Порождение смыслов и символов в трансгрессии: Символопо-
рождение в трансгрессии // Вестник Омского университета. 2023. Т. 28, № 4. С. 36-43. 

11.	 Полева Н.С. Трансценденция и «разрывы» повседневности // Новые психологи-
ческие исследования. 2022. № 3. С. 8–22.



36

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 3.

12.	 Бергер П. Религиозный опыт и традиция // Религия и общество: Хрестоматия по 
социологии религии. Москва: Аспект Пресс, 1996. С. 352–364.

13.	 Батай Ж. Теория религии. Литература и Зло. Минск: Современный литератор, 2000. 352 с. 
14.	 Фуко М. О трансгрессии // Танатография эроса: Жорж Батай и французская 

мысль середины XX века. Санкт-Петербург: Мифрил, 1994. 346 с. 
15.	 Тихонова В.Л., Закутнов О.И. Содержательные значения трансгрессии в работах Ж. Ба-

тая и М. Фуко // Каспийский регион: политика, экономика, культура. 2020. №2 (63). С.132–135. 
16.	 Каштанова С.М. Трансгрессия как социально-философское понятие: дис. ... 

канд. филос. наук. СПб., 2016.- 203 с.
17.	 Арпентьева М.Р., Дувалина О.Н. Трансгрессия и трансценденция в развитии 

личности //Комплексные исследования человека: психология. 2017. С. 8–13.

Сведения об авторе
Габеев Валерий Васильевич – кандидат философских наук, доцент кафедры обще-

ственных наук, г. Владикавказ, Горский государственный аграрный университет.
E-mail: v.gabeti@mail.ru 

Gabeev V. V.

TRANSCENDENCE AND TRANSGRESSION AS EXISTENTIAL STRATEGIES 
OF THE RELIGIOUS PERSONALITY

Abstract: The article discusses the strategies of transcendence and transgression, which 
are significant for a religious individual. Transgression, as an existential strategy of religious 
personality, began to be explored in research literature following works by Georges Bataille 
and Michel Foucault. However, it does not have a clear understanding or assessment, and it is 
often viewed as destructive behavior, while transcendence is perceived positively. The content 
of the article leads to the conclusion that transgression and transcendence are interrelated 
strategies employed by religious individuals in their quest for understanding the transcendent 
being. Transgression involves a radical overcoming of boundaries, which for a religious person 
may manifest as a desire to transcend traditional dogmas and moral norms and challenge their 
beliefs and practices. Transgression allows an individual to break free from habitual thought 
patterns, creating a space for a direct experience of the divine. This can be considered as a form 
of self-assertion through an inevitable clash with tradition. Unlike a person-transgressor, a 
person who has a strategy of transcendence does not seek to break ties with religious traditions, 
but rather seeks to establish a deeper connection with a higher power, providing a sense of 
unity with the world and divine plan. This strategy of spiritual growth involves an active pursuit 
of personal improvement, expressed through prayer, meditation, and other spiritual practices, 
which promote the development of one’s spirit and understanding of higher truths.

Keywords: religious personality, tradition, transgression, transcendence, existential 
strategy.



37

Габеев В. В.Философия

References

1.	 Speshilova E.I. Chelovek igrajushhij: jekzistencial’nyj proekt [Homo Ludens: The 
Existential Project] // Vestnik TGPU. 2015. № 5 (158). P. 177–180.

2.	 Davydov I.P. Transgressija religioznoj identichnosti [Transgression of Religious 
Identity] // // Istorija i teorija kul’tury: Al’manah [History and Theory of Culture: An Almanac]. 
Moscow: Lomonosov Moscow State University, 2021. P. 199–214.

3.	 Kanateva N.S. Tradicija i transgressija astrahanskih molokan, XIX vek [Tradition and 
Transgression of Astrakhan Molokans, XIX Century] // Zhurnal frontirnyh issledovanij. 2018. 
№ 4 (12). P. 23–33.

4.	 Topchiev M. S. Religioznaja transgressija i ee vlijanie na sovremennoe obshhestvo 
[Religious Transgression and Its Impact on Contemporary Society] // Istoricheskie, filosofskie, 
politicheskie i juridicheskie nauki, kul’turologija i iskusstvovedenie. Voprosy teorii i praktiki. 
2015. № 11–3 (61). P. 153–157. 

5.	 Yakushenkova O.S. Religioznaja transgressija v uslovijah geterotopii [Religious 
Transgression in Heterotopic Spaces] // Politematicheskij setevoj jelektronnyj nauchnyj 
zhurnal Kubanskogo gosudarstvennogo agrarnogo universiteta [Polythematic Online Scientific 
Journal of Kuban State Agrarian University]. 2015. № 113. P. 219–229. Available at: https://
www.sj.kubsau.ru/issues/113 (accessed 20.02.2025).

6.	 Kudryashova E.V. Religioznaja transgressija kak predmet diskussii na internet-
forumah [Issues of Change of Religion in the Information Epoch (On Materials of the Internet 
Forums)]. // Kaspijskij region: politika, jekonomika, kul’tura. 2020. № 2 (63). P. 95–101.

7.	 Fedirko O.Р. Transgressija religii i ee vlijanie na politicheskuju zhizn’ dal’nevostochnogo 
obshhestva 1990-h gg. [The Transgression of Religion and Its Influence on the Political Life of 
the Far Eastern Society in the 1990s]. Rossija i ATR, 2022. № 4 (118). P. 130–142.

8.	 Bolshakova A.S. Transgressija [Transgression]. The Scientific Heritage. 2021. № 75–
3. P. 49–54.

9.	 Kashtanova S.M. Transgressija social’naja i transgressija kul’turnaja [Social and 
Cultural Transgression] // Istoricheskie, filosofskie, politicheskie i juridicheskie nauki, 
kul’turologija i iskusstvovedenie. 2014. № 11–2 (49). P. 95–97. 

10.	 Smirnov M. Yu. Porozhdenie smyslov i simvolov v transgressii: Simvoloporozhdenie 
v transgressii [Generation of Meanings and Symbols in Transgression: Meaning Generation in 
Transgression] // Vestnik Omskogo universiteta. 2023. Vol. 28, № 4. P. 36–43. 

11.	 Poleva N.S. Transcendencija i «razryvy» povsednevnosti [Transcendence and “gaps” 
of everyday life] // Novye psikhologicheskie issledovaniya. 2022. №3. P. 8–22. 

12.	 Berger P. Religious experience and tradition // Religija i obshhestvo: Hrestomatija 
po sociologii religii [Religion and society: Anthology on the sociology of religion]. Moscow: 
Aspect Press, 1996. P. 352–364.

13.	 Bataille G. Theory of Religion. Literature and Evil. Minsk: Sovremenny literator, 
2000. 352 p.

14.	 Foucault M. On transgression // Tanatografija jerosa: Zhorzh Bataj i francuzskaja 



38

Ученые записки Крымского федерального университета им. В. И. Вернадского. 
Философия. Культурология. Политология. 2025. Т. 11, № 3.

mysl’ serediny XX veka [The Thanatography of Eros: George Bataille and the French Thought 
of the Middle of 20 century]. Saint-Petersburg: Mifril, 1994. 346 p. 

15.	 Tikhonova V.L., Zakutnov O.I. Soderzhatel’nye znachenija transgressii v rabotah Zh. 
Bataja i M. Fuko [Contents Values of Transgression on the Works of J. Batay and M. Fuko] // 
Kaspijskij region: politika, jekonomika, kul’tura. 2020. №2 (63). P. 132–135.

16.	 Kashtanova S.M. Transgressija kak social’no-filosofskoe ponjatie [Transgression as a 
Socio-Philosophical Concept.: Candidate philos. sci. diss.]. Saint-Petersburg, 2016. 203 p.

17.	 Arpent’eva M.R., Duvalina O.N. Transgressija i transcendencija v razvitii lichnosti 
[Transgression and Transcendence in Personal Development]. Kompleksnye issledovanija 
cheloveka: psihologija [Comprehensive Studies of Human: Psychology: Proceedings of the 
VII Siberian Psychological Forum]. Tomsk: Publishing House of Tomsk State University, 
2017. P. 8–13.

Gabeev Valery Vasilievich – Candidate of Sciences in Philosophy, Vladikavkaz, Gorsky 
State Agrarian University. 

E-mail: v.gabeti@mail.ru


